# Лазаревские чтения

Искусство Византии, Древней Руси, Западной Европы

3 (XXXIV)

Материалы научной конференции 2010 УДК 7.03 (082) ББК 85.103я43 Л17

Печатается по решению Ученого совета исторического факультета  $M\Gamma Y$  имени М.В. Ломоносова от 03.06.2021 г. (протокол №4)

Ответственный редактор: кандидат искусствоведения М.А. Лопухова

Редакторы:

доктор искусствоведения Э.С. Смирнова,

кандидат искусствоведения  $A.B.\ 3$ ахарова, кандидат искусствоведения  $M.A.\ Лопухова$  Peueнsehmы:

доктор искусствоведения, заведующая отделом зарубежного искусства *Е.Д. Федотова* (НИИ теории и истории искусств при Российской академии художеств) кандидат искусствоведения, доцент *А.Л. Расторгуев* (Московский государственный университет имени М.В. Ломоносова)

Лазаревские чтения. Искусство Византии, Древней Руси, Западной Европы. Материалы научной конференции 2010 / под ред. Э.С. Смирновой, А.В. Захаровой, М.А. Лопуховой, отв. ред. М.А. Лопухова. Аннотации П.В. Дедюхиной, Р.И. Мусиной, С.В. Петрушихиной, Н.Д. Полуниной, Ю.А. Сычевой, Р.Р. Холева. – М., 2022. – 410 с., илл. + с цв. илл. (Труды исторического факультета МГУ. Вып. 200. Серия II: Исторические исследования, 131).

ISBN 978-5-91304-981-0

В настоящем сборнике объединены статьи, подготовленные по материалам ежегодной научной конференции, посвященной памяти выдающегося историка искусства, профессора В.Н. Лазарева (1897–1976) в 2010 году, а также несколько докладов, прозвучавших на конференциях 2014–2016 годов. Книга собрала яркий коллектив авторов, среди которых – представители нескольких поколений исследователей, ведущие специалисты в области истории древнерусского и византийского искусства и истории классического искусства Запада: преподаватели Московского государственного университета имени М.В. Ломоносова, сотрудники научных, учебных, музейных и реставрационных центров, зарубежных университетов и фондов. В статьях характеризуются актуальные проблемы современной истории искусства, приводятся новые сведения об известных памятниках и публикуются новооткрытые произведения. Книга рассчитана на историков искусства и культуры, историков, студентов гуманитарных вузов, всех интересующихся проблемами византийского и древнерусского искусства, европейского искусства средневековья, Возрождения и Нового времени.

На обложке: Персонификация Весны. Верденский гомилиарий. Верден, Городская библиотека, Ms 1, fol.1r. 1110–1114 гг. или вторая четверть XII в.

УДК 7.03 (082) ББК 85.103я43

Онлайн-версия книги доступна по адресу: https://bookonlime.ru/node/44378

- © Коллектив авторов, 2022
- © Исторический факультет МГУ, 2022
- © Издательство «КДУ», 2022

### Содержание

| Искусство Византии                                                                                                                                                            |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| АРИАДНА АЛЕКСАНДРОВНА ВОРОНОВА<br>Адаптация античных сооружений и деталей<br>для раннехристианских церквей Далмации                                                           | 3   |
| АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ ВИНОГРАДОВ.<br>Еще раз к вопросу о надписи над конхой Св. Софии Киевской                                                                                       | 27  |
| АЛЕКСАНДР ЮРЬЕВИЧ ГОДОВАНЕЦ Свето-пространственная композиция Святой Софии Константинопольской                                                                                | 40  |
| ЕКАТЕРИНА ЮРЬЕВНА ЕНДОЛЬЦЕВА. Об изображениях пророчества Исайи (11: 6—9). Рельеф из Абхазского государственного музея в г. Сухуме                                            | 51  |
| ОЛЬГА СИГИЗМУНДОВНА ПОПОВА<br>Византийская книжная миниатюра конца XI века                                                                                                    | 71  |
| Искусство Древней Руси                                                                                                                                                        |     |
| ДМИТРИЙ АРКАДЬЕВИЧ ПЕТРОВ. Об архитектурном декоре XV века звонницы Софийского собора в Новгороде                                                                             | 90  |
| НАТАЛЬЯ МИХАЙЛОВНА АБРАМЕНКО                                                                                                                                                  | 119 |
| ЕЛЕНА МИХАЙЛОВНА САЕНКОВА «Государево моление»: икона «Богоматерь Тихвинская, с протоевангельским циклом и святыми» второй четверти XVI века из собрания К.В. Воронина        | 140 |
| ЭНГЕЛИНА СЕРГЕЕВНА СМИРНОВА. «Святой Николай Чудотворец с ангелами и чудесами»: малоизвестная иконография в русском искусстве XVI века (икона из частного собрания в Лондоне) | 160 |

| Искусство Западной Европы                                                                                                                     |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| АННА ВЛАДИМИРОВНА ПОЖИДАЕВА К вопросу о происхождении персонификаций в западноевропейской иконографии Сотворения мира в XI–XII веках          | 190 |
| ЕКАТЕРИНА ЮРЬЕВНА ЗОЛОТОВА. О некоторых особенностях иконографии савойской книжной миниатюры XV века                                          | 211 |
| МАРИНА ИВАНОВНА МАЙСКАЯ Неизвестный рисунок Франческо Пармиджанино (1503—1540) из собрания кавалера Франческо Байярдо в ГМИИ им. А.С. Пушкина | 227 |
| ЮЛИЯ ЕВГЕНЬЕВНА РЕВЗИНА  "Architettura soldatesca": итальянские трактаты по фортификации эпохи Возрождения                                    | 238 |
| ЕКАТЕРИНА ПЕТРОВА ИГОШИНА. История семьи Обицци: фрески Джованни Баттисты Дзелотти в кастелло дель Катайо в Батталья Терме                    | 262 |
| МАРИАМ НИКОЛАЕВНА НИКОГОСЯН  "История Антония и Клеопатры" в трактовке Джованни Баттисты Тьеполо: сюжет с пленным царем Артаваздом            | 278 |
| АЛЕКСАНДР НИКОЛАЕВИЧ ДОНИН<br>Алтарь святой Анны Вольфа Губера                                                                                | 301 |
| МАРИЯ ВАСИЛЬЕВНА СОКОЛОВА «Итальянизмы» в викторианской усадебной архитектуре. Судьба классической традиции в эпоху историзма                 | 318 |
| ВИТАЛИЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ МИШИН «Колодезь Истины»: дело Дрейфуса в рисунках Стейнлена и Каран д'Аша из собрания ГМИИ им. А.С. Пушкина             | 330 |
| СТЕПАН СЕРГЕЕВИЧ ВАНЕЯН                                                                                                                       | 347 |
| ARSTRACTS                                                                                                                                     | 300 |

#### АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ ВИНОГРАДОВ

Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики»

## **Еще раз к вопросу о надписи над конхой Св. Софии Киевской**

Мало какой памятник греческой эпиграфики Древней Руси привлекал к себе столько внимания, как мозаичная надпись над конхой центральной апсиды храма Св. Софии в Киеве: «О  $\theta(\epsilon\delta)\varsigma$  [έν μέσφ αὐτῆς, καὶ οὐ σ]αλευθήσεται· βοηθ[ήσει αὐτῆ ὁ  $\theta(\epsilon\delta)\varsigma$  τὸ πρὸς πρωί]» («Бог посреди ее, и она не поколеблется: поможет ей Бог к утру»; илл. 1). Эта цитата из Пс 45, 6, помимо обычного издания¹, удостоилась также двух работ, посвященных специально ей: С.С. Аверинцева², которая так и называется: «К уяснению смысла надписи над конхой центральной апсиды Софии Киевской», и К.К. Акентьева³. Однако, как кажется, смысл надписи далеко не полностью понят нашими предшественниками, чьи выводы тиражируются в научной литературе.

Начнем с разбора их концепций. При чтении статьи Аверинцева создается впечатление, что в ней интеллект автора и его желание погрузить читателя в глубины христианской культуры преобладает над вниманием к тексту самой надписи. Невольно складывается образ византийца, который, не зная о функции Пс 45, 6 в Византии, стоит перед надписью и пытается постичь ее смысл силой своей эрудиции, простирающейся от Гомера до Танаха<sup>4</sup>. Созерцатель этот приходит, правда, к несложному решению: надпись иллюстрирует идею Софии — Премудрости Божьей, которой посвящен храм. Вывод этот достигается путем следующих умозаключений (точнее, допущений): надпись говорит о Богородице — Она изображена как Градодержица — следовательно, она символизирует собой идею Премудрости как «иконы» космоса.

Не говоря уже о богословской сомнительности для Византии идеи Богоматери-Премудрости, приходится констатировать, что ни для одного из этих пунктов автор не приводит строгих доказательств: ни истолкований Пс 45, 6, говорящих о Богородице, ни свидетельств

связи иконографии Оранты как с идеей палладия, так и с идеей образа космоса, и даже с иконографией Афины<sup>5</sup>. Конечно, невозможно отрицать связь образа Богородицы-Оранты в конхе храма с окружающей ее надписью. Но какова она и как ее верифицировать? Ответ на этот вопрос может дать ближайшая аналогия Св. Софии Киевской – почти современный ей кафоликон монастыря Осиос Лукас в Фокиде (датируется временем от 1020-х до 1040-х гг.), где по арке над конхой идет Пс 92, 6: «Дому Твоему подобает святыня, Господи, в долготу дней» (илл. 2). Этот стих, напрямую связанный с идеей храмоздания (см. также ниже), соотносится, конечно, и с мозаичным образом в конхе, где тронная Богоматерь с Младенцем на коленях вполне может быть истолкована как «дом Господень», принявший в себя Спасителя мира. Но такого истолкования, как кажется, вполне достаточно для выявления связи между надписью и образом Богородицы, причем как в Фокиде, так и в Киеве, где к Ней могут быть отнесены схожие по смыслу слова «Бог посреди ее».

По сути, кроме вышеуказанных экскурсов и допущений, анализ самой надписи у Аверинцева сводится к истолкованию упоминаемых в ней реалий. И, прежде всего, это образ города: из предыдущего стиха, Пс 45, 5 («Речные потоки веселят город Божий — освятил обитель Свою Всевышний»), следует, что «она» — это «город Божий», т.е. Иерусалим. Соответственно, автор говорит о перенесении образа Иерусалима на Киев (позднее Акентьев включит в этот путь еще и Константинополь) — теме, которая будет особенно модной в отечественной науке 1990-х годов и станет как бы общим местом. Между тем, кроме патриарха Фотия<sup>6</sup>, ни одно из толкований на Пс 45, 6 (всего их, согласно электронному справочнику BiblIndex<sup>7</sup>, тринадцать) не прилагает этот стих ни к какому городу, кроме Иерусалима.

Идея такой трансляции подтверждается обычно ссылкой на образ Ярослава как нового Соломона в «Слове о законе и благодати» митрополита Илариона Киевского (у Акентьева параллель Соломон — Ярослав пополнится фигурой Юстиниана, как «превзошедшего Соломона»), хотя был ли произнесен данный текст в Св. Софии, точно не установлено<sup>8</sup>. Более того, насыщенный библейскими цитатами и аллюзиями текст Илариона не содержит никакой отсылки к Пс 45, 6<sup>9</sup>, да и о Ярославе, как о параллели Соломону, говорится только в контексте окончания им дела своего отца Владимира, а не в смысле храмоздания вообще, ибо строителем церквей в тексте называется и Владимир. Нет в тексте и явного сравнения Киева с Иерусалимом, хотя Константинополь в нем прямо назван «Новым

Иерусалимом». Поэтому к данной параллели следует относиться с осторожностью. Кроме того, остается непонятно, почему для надписи был выбран не соседний второй полустих Пс 45, 5, намного больше относящийся ко граду Божьему, чем Пс 45, 6 (о соединении этих стихов в эпиграфике см. ниже).

Напротив, из очевидных образов надписи без всякого рассмотрения остался образ утра. Между тем, чуть ли не в единственном помогающем пониманию нашей надписи толковании на Пс 45, 6 свт. Василий Великий говорит о связи этого стиха с идеей востока: «Наш рассвет создает материальное солнце, когда пересекает наш горизонт; а рассвет в душе совершает Солнце правды, восходом разумного света создавая день в том, кто Его принимает» 10. В этом смысле помещение данной надписи над апсидой храма, обращенной на восток, кажется не случайным.

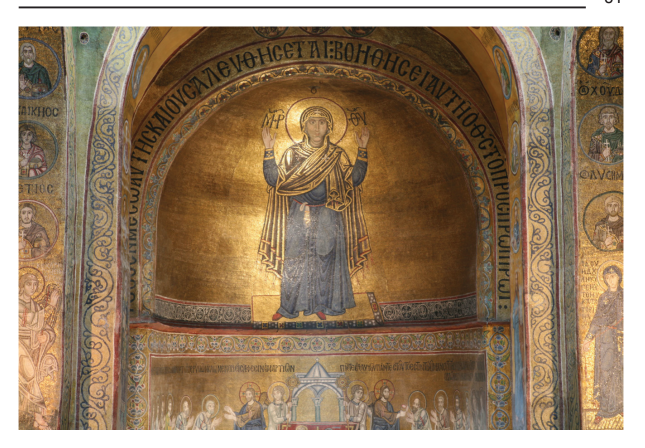
В противоположность Аверинцеву, в своей статье Акентьев попытался найти случаи реального использования Пс 45, 6 в Византии. Областей его применения он выделяет две: литургическую и литературную. Начнем с аргументов относительно первой. Собственно говоря, литургический контекст был отыскан Акентьевым только один: исполнение Пс 45—47, как антифонов, в процессии на память освящения Константинополя 11 мая, согласно «Типикону Великой Церкви»<sup>11</sup>. Однако среди трех этих псалмов в данной церемонии выделяется, как аллилуарий, лишь соседний стих — Пс 45, 5. Таким образом, весьма сомнительной выглядит трактовка нашей надписи в контексте идеи *translatio Constantinopoleos*, равно как и дальнейшие гипотезы относительно перенесения этой даты на освящение Св. Софии Киевской, что, впрочем, осознает и сам Акентьев, говорящий о своем «двойном допущении»<sup>12</sup>.

Но означает ли это, что литургического применения именно Пс 45, 6 не существовало? Отнюдь нет. Хорошо известно, что именно Пс 45, 6 используется в византийском чине закладки храма<sup>13</sup> в качестве стиха<sup>14</sup>. Вообще, Пс 45, 6 употреблялся в византийском богослужении достаточно давно. Его первое полустишие, присоединенное к Пс 45, 5, выложено уже на мозаичном полу при входе в базилику С близ Магена (Негев, Израиль) конца IV в. (илл. 3): в сиро-палестинском регионе надписи на полу служили своеобразной литургической разметкой и часто помещались на тех местах, где должны были произноситься В данном случае Пс 45, 6 так же ясно соотнесен с идеей храма и мог служить не только входным стихом, но и стихом в обряде первого входа в храм, т.е. его освящения. Кроме того, о ли-

тургическом использовании  $\Pi$ c 45, 6 свидетельствует тот важный и редкий случай литературного употребления  $\Pi$ c 45, 6, который был указан Акентьевым<sup>17</sup>.

Это «Сказание о Великой церкви», которое датируется второй половиной IX века  $^{18}$ . В нем (гл. 14) рассказывается следующая легенда о строительстве больших подпружных арок и купола Св. Софии Константинопольской: «Послал император (Юстиниан — A. B.) кувикулария Троила, эпарха Феодора и квестора Василида на остров Родос, и они сделали там из глины огромные кирпичи одинакового веса и размера с таким штампом: «Бог посреди ее, и она не поколеблется: поможет ей Бог к утру». И, отмеряя их количество, они посылали их императору. При их помощи построили четыре больших арки и, начав сводить купол, клали до двенадцати кирпичей, а между двенадцатью кирпичами священники совершали молитву об устойчивости храма. И делали строители через двенадцать кирпичей отверстие, влагая в отверстия честные и святые мощи различных святых, пока не закончили купол».

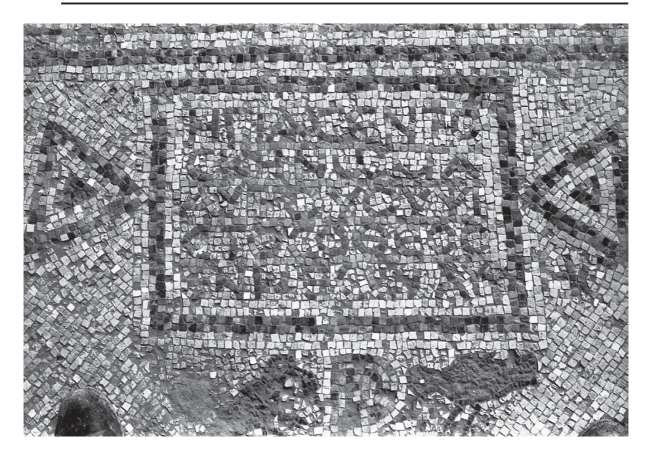
Вполне вероятно, что строители Св. Софии Киевской знали это предание и, воспроизводя его в мозаике, пытались так подражать константинопольскому образцу. О том, что в Киеве середины XI века были знакомы со «Сказанием о Великой церкви», свидетельствует проложное чтение на 26 ноября, повествующее о сооружении храма Св. Георгия в Киеве князем Ярославом и его освящении митрополитом Иларионом в 1051 г.<sup>19</sup> Центральная часть этого чтения описывает отказ людей работать на князя из-за боязни остаться без оплаты и остроумное решение этой проблемы Ярославом: «И яко начаша здати ю, и не бе у нея многъ делатель. И се видевъ, князь призва тиуна и рече: «Почто немного у церкви делатель?» Тиун же рече: «Господине, понеже дело властельско есть, и боятся людие, егда труд подъимше, найма лишени будут». И рече князь: «Аще тако есть, то азъ сице сътворю». И повеле куны возити на возех в комары Золотыхъ воротъ. И возвестиша на торгу людемъ, да възмет кождо по ногате на день; и бысть множество делающих, и тако вскоре сконча церковь». На самом деле, это переработка аналогичной истории о Юстиниане из «Сказания о Великой церкви» (гл. 9): «Ведь каждый день из дворца привозили серебряные милиарисии и складывали их в орологии, и все, кто передвигали камни, получали в день по одной серебряной монете, чтобы никто из них не унывал и не злословил. Ведь один из носивших камни, который разгневался и застонал, упал на землю и расшибся». Особенную актуальность это цитирование



Илл. 1. Конха храма Св. Софии Киевской. Фото А.Ю. Виноградова



**Илл. 2.** Конха кафоликона монастыря Осиос Лукас в Фокиде. Фото А.Ю. Виноградова



Илл. 3. Мозаика из базилики С близ Магена. Негев, Израиль. Фото В. Цафериса



**Илл. 4.** Плинфа с Пс 45, 6. Стамбульский археологический музей. Фото Д. Фейсселя



Илл. 5. Надпись из Фемисониона. Фригия, Турция. Рисунок А.Х. Смита



Илл. 6. Плинфа из раскопок на Замковой горе Гродно. Фото Н.А. Кизюкевич

«Сказания» обретает в свете того обстоятельства, что мозаики Св. Софии Киевской были, по всей вероятности, созданы в следующем, 1052 году (чему будет посвящена наша отдельная работа).

Однако рассказ о кирпичах с надписями в «Сказании о Великой церкви» для нас ценен и другим обстоятельством. При всей легендарности в нем есть одна важная деталь: Пс 45, 6 связывается с идеей устойчивости храма и с соответствующей молитвой. Таким образом, вполне вероятно, что Пс 45, 6 использовался в чине закладки храма уже к IX веку. Более того, использование кирпичей с Пс 45, 6 действительно зафиксировано в Византии. Одну такую плинфу отыскал в Стамбульском археологическом музее Д. Фейссель: надпись на ней выполнена от руки и датируется временем не ранее X века<sup>20</sup> (илл. 4). Другой эпиграфический случай цитирования Пс 45, 6 увидел он же<sup>21</sup> во фригийском Фемисонионе: к сожалению, неизвестно, какого характера и размера был носитель этой надписи, скопированной А.Х. Смитом в 1885 г. и изданной без всяких указаний<sup>22</sup> (илл. 5).

Наконец, недавно наша гипотеза подтвердилась благодаря неожиданной находке. На плинфе второй половины XII в. из раскопок на Замковой горе Гродно также оказался написан Пс 45, 6, на этот раз по-славянски<sup>23</sup> (илл. 6). Это указывает на знакомство Древней Руси с византийской практикой его написания на кирпичах — нельзя исключать, что он есть и на плинфах Св. Софии Киевской. Вполне вероятно, что перед нами следы распространенной литургической практики. Вопрос только в том, повлияло ли на нее «Сказание о Великой церкви», или она сама отразилась в нем. Итак, помещение Пс 45, 6 в Киеве точно над престолом, вероятно, связано в том числе и с византийским чином закладки храма: проявление такого феномена в XI веке становится вполне понятно, если учитывать, что именно в это время в Византии появляется также новый чин освящения храма<sup>24</sup>.

Впрочем, и эта причина не является последней возможной. Предосторожности Юстиниана в «Сказании» были направлены не против чего иного как землетрясений: действительно, вскоре после постройки Св. София Константинопольская была повреждена землетрясением и утратила свой купол, о котором как раз и говорит «Сказание». В IX—XI вв. страх византийцев перед землетрясениями не утихал: множество храмов было разрушено последними в 868, 876, 894, 908, 989, 1011, 1032, 1033, 1039 и 1043 годах<sup>25</sup>. Не избавлена от этих страхов была и Древняя Русь: летописи упоминают о «трусах» 1101, 1107, 1109, 1117, 1122, 1124, 1126, 1130 годов<sup>26</sup> (отсутствие упоминаний

о более ранних землетрясениях связано либо с периодом сейсмической активности, либо с началом погодных записей на Руси лишь в конце XI в.<sup>27</sup>). При этом летописная статья под 1101 годом прямо говорит об уроне, нанесенном храмам: «... едва церкви устояща, а вреда много учинилось. Кресты с церквей попадали»<sup>28</sup>.

Может существовать и более конкретная причина страха киевских строителей Св. Софии перед землетрясениями. При последних раскопках Десятинной церкви в Киеве в соседнем рву, в слое середины XI в., были обнаружены части храма, в том числе фрагменты фресок. Это является следствием ремонта Десятинной церкви. При этом трещины в фундаменте самого храма вызваны, скорее всего, землетрясением, либо начала XII века, за которым последовало известное нам возобновление храма, либо второй четверти XI столетия, которое могло привести к сбросу разрушенных частей храма в соседний ров<sup>29</sup>. Таким образом, вполне вероятно, что строителей Св. Софии Киевской могло напугать предшествующее землетрясение, повредившее соседнюю Десятинную церковь. Другой причиной могла быть катастрофа первого monasterium Sanctae Sophiae, который, согласно Титмару Мерзебургскому (Chronicon VIII, 32), сгорел в 1017 г.

Наконец, следует вернуться к современному надписи Св. Софии Пс 92, 6 над конхой кафоликона монастыря Осиос Лукас, мозаики в котором стилистически крайне близки киевскому собору. В ее словах «Дому Твоему подобает святыня, Господи, в долгому дней» заключена та же идея пожелания долговечности новопостроенному храму, что и в киевской надписи. Очевидно, речь идет о некой общей тенденции второй четверти — середины XI века выбирать для надписей над конхами церквей стихи из псалмов, которые могут нести в себе сразу несколько смыслов (см. выше, об образе Богородицы).

Итак, не исключая, конечно, взаимосвязи надписи над конхой Св. Софии Киевской с окружающим ее иконографическим контекстом, можно выделить три взаимосвязанных верифицируемых основания, послуживших появлению в ней Пс 45, 6. Это подражание Св. Софии Константинопольской в форме мозаичного воспроизведения ее легендарной надписи, которая появляется из вполне естественного и для Византии, и для Руси страха перед землетрясениями и входит в чин закладки храма с целью обеспечить его устойчивость и нерушимость; помещение надписи на подпружной арке объясняется также подражанием легенде о Св. Софии Константинопольской, а тот факт, что для этого была выбрана именно восточная арка, объясняется связью Пс. 45, 6 с идеей востока и восхода солнца. Такое

объяснение, хорошо вписывающееся в эпиграфический контекст эпохи, кажется нам более ясным и верифицируемым, чем сложносоставные гипотезы об эпиграфическо-иконографическом воплощении Премудрости или о переносе Иерусалима, Константинополя, Соломона и Юстиниана на храм Ярослава, лишенные по большей части всякой опоры на источники.

\* \* \*

За ту дюжину лет, что настоящая статья пролежала в печати, появились новые данные, которые позволяют лучше понять контекст создания мозаик Св. Софии Киевской и их надписи. Недавние реставрационные работы в соборе показали, что мозаики были сделаны поверх фресок, причем в большой спешке<sup>30</sup>. Это логичнее всего связывать с новым освящением Св. Софии, произведенным 4 ноября 1052 г. митрополитом-греком Ефремом<sup>31</sup>, который прибыл на Русь после неудачной попытки Ярослава Владимировича самостоятельно поставить митрополитом Илариона в 1051 г. Но ведь именно он и был, вероятно, автором Проложного чтения об освящении храма Св. Георгия в Киеве<sup>32</sup>, которое отсылает к «Сказанию о Великой церкви» (см. выше). Мозаичная надпись митрополита Ефрема с «цитатой» оттуда же в этом смысле остроумно отвечает на попытку Илариона использовать данный константинопольский текст для сравнения Ярослава Владимировича с Юстинианом Великим как мудрого храмоздателя, одновременно прославляя князя в том же смысле и вводя декорацию главного собора Руси в контекст византийской культуры середины XI века.

#### Примечания

- <sup>1</sup> Белецкий А.А. Греческие надписи на мозаиках Софии Киевской // Лазарев В.Н. Мозаики Софии Киевской. М., 1960. С. 162–166.
- <sup>2</sup> Аверинцев С.С. К уяснению смысла надписи над конхой центральной апсиды Софии Киевской // Древнерусское искусство. Художественная культура домонгольской Руси. М., 1972. С. 25–49.
- <sup>3</sup> *Акентьев К.К.* Мозаики Киевской Св. Софии и "Слово" митрополита Илариона в византийском литургическом контексте // Византинороссика, 1. СПб., 1995. С. 75–94.
- <sup>4</sup> Невольно вспоминается тенденция чуть более позднего времени: рассматривать предмет глазами зрителя/читателя, вместо постижения авторского замысла.
- <sup>5</sup> Что не исключает связи культа Богородицы с Афиной (см.: *Kaldellis A*. The Christian Parthenon: Classicism and Pilgrimage in Byzantine Athens. Cambridge, 2009), однако в данном случае никаких доказательств для этого нет.
- <sup>6</sup> См.: *Акентьев К.К.* Указ. соч. С. 77.
- <sup>7</sup> URL: www.biblindex.mom.fr (дата обращения 10.07.2010).
- <sup>8</sup> Так, Д.С. Лихачев («Слово о законе и благодати» Илариона // Альманах библиофила: тысячелетие русской письменной культуры (988—1988) / сост. П.Г. Горелов и В.В. Кожинов; гл. ред. Е.И. Осетров. М., 1988. С. 49—50) приводит в подтверждение этого только косвенные аргументы: предположение (!) о невозможности произнесения «Слова» в Десятинной церкви, присутствие при произнесении Ярослава, чей дворец находился рядом со Св. Софией, и связь храма с русской книжностью.
- <sup>9</sup> Несостоятельным выглядит контраргумент Акентьева (Указ. соч. С. 79): «Правда, в отличие от Фотия... Иларион не цитирует интересующий нас Пс.45:6, но именно он и воспроизведен над алтарной надписью киевского кафедрала». Он предполагает презумптивную связь «Слова» митр. Илариона и Св. Софии Киевской (выше).
- <sup>10</sup> PG 29, 424.
- <sup>11</sup> Дмитриевский А.А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библиотеках Православного Востока. Т. 1. Типика. Ч. 1. Памятники патриарших уставов и ктиторские монастырские типиконы. Киев, 1895. С. 71; *Mateos J.* Le Typicon de la Grande Église. Vol. 2. Rome, 1963. P. 218, 220.
- <sup>12</sup> *Акентьев К.К.* Указ. соч. С. 80.

- 13 Н.Н. Никитенко (Русь и Византия в монументальном комплексе Софии Киевской. Киев, 1999. С. 131) указывает на этот факт, но ставит его без всякой аргументации в связь с крещением Руси, а не в контекст программы надписи.
- Φουντούλης I. Τάξις γενομένη ἐπὶ θεμελίῳ ἐκκλησίας. Θεσσαλονίκη, 1971. Σ. 11. Его отсутствие в рукописях объясняется тем, что стихи, в отличие от молитв, являются наиболее редко переписываемой частью византийских чинов.
- *Tsaferis V.* Mosaics and Inscriptions from Magen // Bulletin of the American Schools of Oriental Research, 1985. Vol. 258. P. 30. № 5. Fig. 18. О датировке комплекса см.: *Idem.* An Early Christian Church Complex at Magen // Ibid. P. 1—15.
- Об этом см.: *Donceel-Voûte P.* Les pavements des églises byzantines de Syrie et du Liban. Décor, archéologie et liturgie. Louvaine-la-Neuve, 1988 (Publications d'Archéologie et d'Histoire de l'Art de l'Université Catholique de Louvain, 69).
- <sup>17</sup> Акентьев К.К. Указ. соч. С. 76–77.
- *Dagron G.* Constantinople imaginaire: Études sur le recueil des «Patria». Paris, 1984 (Bibliothèque Byzantine, Études, 8); *Efthymiades S.* Diegesis on Hagia Sophia from late Antiquity to tenth-century Byzantium // Вуzantinoslavica. 2015. Vol. 73.1. Р. 11−18; *Виноградов А.Ю., Захарова А.В., Черноглазов Д.А.* Храм Святой Софии Константинопольской в свете византийских источников. СПб., 2018. С. 394−435.
- Жуковская Л.П. Двести списков XIV—XVII вв. небольшой статьи как лингвистический и исторический источник (статья Пролога о построении церкви во имя Георгия Ярославом Мудрым) // Исторические традиции духовной культуры народов СССР и современность. Киев, 1987. С. 33—62; Лосева О.В. Жития русских святых в составе древнерусских Прологов XII первой трети XV веков. М., 2009. С. 154—163. О дате освящения см.: Виноградов А.Ю. О хронологии русских митрополитов XI в. (по поводу новой гипотезы А.П. Толочко) // Slověne. 2019. Т. 8. № 1. С. 477—485.
- Dagron G. Constantinople imaginaire... P. 237. Nt. 114. Pl. IV.
- Feissel D. Chroniques d'épigraphie byzantine 1987—2004. Paris, 2006. P. 54. № 71.
- Ramsay W.M. The Cities and Bishoprics of Phrygia. Vol. II. Oxford, 1897.
   P. 556. № 432.
- <sup>23</sup> Виноградов А.Ю., Гиппиус А.А., Кизюкевич Н.А. Надпись на плинфе из Гродно (Пс 46: 5) в контексте византийско-русских эпиграфических связей // Slověne. 2020. Т. 9. № 1. С. 412—422.

- <sup>24</sup> Желтов М.С. Чин освящения храма и положения святых мощей в византийских Евхологиях XI века // Реликвии в искусстве и культуре восточнохристианского мира. М., 2000. С. 111–126.
- <sup>25</sup> Cm.: *Guidoboni E., Comastri A., Traina G.* Catalogue of ancient earthquakes in the Mediterranean area up to 10<sup>th</sup> century. Roma, 1994.
- 26 О землетрясениях в Древней Руси см.: Тысячелетняя летопись необычайных явлений природы / Изд. Е.П. Борисенков, В.М. Пасецкий. М., 1988; Лаушкин А.В. Стихийные бедствия и природные знамения в представлениях древнерусских летописцев // Русское средневековье, 1998 год. Вып. 1. М., 1998. С. 26-58; Лосева О.В. О землетрясениях в греческих и древнерусских месяцесловах и об особенностях Холмского Евангелия XIII в. // Записки Отдела рукописей [РГБ]. 2000. Вып. 51. С. 339—349; Долгов В.В. Чудеса и знамения в Древней Руси X—XIII вв. // Исследования по русской истории (В честь 65-летия И.Я. Фроянова). СПб., Ижевск, 2001. С. 97–112; Тираспольский Г.И. Лексика стихийных бедствий и необычных природных явлений в русских летописях и хрониках // Человек культуры XXI века: языки, образование, воспитание: Сборник докладов республиканской научно-практической конференции. Сыктывкар, 2001. С. 152–157; Шайкин А.А. «Сица знаменья не на добро» // Древняя Русь. М., 2002. № 3. С. 105–109.
- <sup>27</sup> См.: *Гиппиус А.А.* У истоков древнерусской историографической традиции // Славянский альманах, 2002. С. 30—31. См. также: *Михеев С.М.* Разыскания по истории текста «Повести временных лет». М., 2010 (в печати). За любезное указание ссылок благодарю С.М. Михеева.
- <sup>28</sup> Тысячелетняя летопись... С. 248.
- <sup>29</sup> *Івакин Г.Ю., Козюба В.К., Комар О.В., Йолшин Д.Д.* Археологічні дослідження території навколо Десятинної церкви 2007 р. // Археологічні дослідження в Україні 2006—2007. К., 2008. С. 122—126.
- <sup>30</sup> *Коренюк Ю., Гуцуляк Р., Шевченко Н.* Нові дані до періодизації художнього опорядження Софії Київської // Ruthenica. 2017. Т. 14. С. 48–104.
- Гиппиус А.А. К прочтению надписи № 1541 Софии Киевской // Восточная Европа в древности и средневековье. XXVIII Чтения памяти члена-корреспондента АН СССР Владимира Терентьевича Пашуто. Москва, 20–22 апреля 2016. М., 2016. С. 79–81.
- <sup>32</sup> *Виноградов А.Ю., Желтов М., свящ.* Порядок вступления иерархов на кафедру в домонгольской Руси и вопросы хронологии первых митрополитов Киевских // Богословские труды. 2019. № 49. С. 155—169.