
157

О.Л. Левинская

ОДИССЕЙ НА ПРАЗДНИКЕ ФЕСМОФОРИЙ

Анализируется знаменитый эпизод из 10-й песни «Одиссеи», в кото-
ром волшебница Кирка превращает в свиней спутников. Парадокс этого 
эпизода, давно замеченный исследователями, состоит в том, что описа-
нию самого превращения здесь уделено наименьшее внимание. Однако это 
описание обладает целым рядом особенностей: лексико-семантических 
(слово OIYUQÒR в речи Гермеса), синтаксических (специфическое срав-
нение спутников Одиссея со свиньями в той же речи), стилистических 
(предельная краткость, невнятность и «неформульность» стихов, содер-
жащих это описание) и нарратологических (место этого описания в кон-
тексте дублирующих рассказов, из которых состоит весь эпизод). Все эти 
особенности, плохо объяснимые и объясняемые по отдельности, могут 
получить единое объяснение, если рассматривать эпизод с превращением 
в свиней сквозь призму обряда, совершавшегося во время древнейшего 
греческого празднества Фесмофорий.

Ключевые слова: Гомер, Одиссей, Кирка, свиньи, превращение, по-
вест вование, дублирующие рассказы, Фесмофории, культ, обряд, «ме-
гароны».

I

Образ гомеровской Кирки давно занимает исследова-
телей. С момента выхода в 1883 г. книги Р. Брауна, специаль но по-
священной мифологии Кирки, споры о мифологических и литера-
тур ных корнях этого персонажа, уходящих, по общему мнению, 
в очень мощную древнюю поч ву, продолжаются до сих пор. Ли-
те ратурные прототипы Кирки обнаруживают в персонажах шу ме-
ро-ак кадского эпоса (Иштар, Эрешкигаль, Сидури), мифологиче-

© Левинская О.Л., 2010



158

О.Л. Левинская

ские – в образах египетских Исиды и Нефтиды, не говоря уже об 
универсальном мифологическом образе Владычицы Зверей1. В на-
стоящей статье я хотела бы поделиться некоторыми предположени-
ями, связанными с генезисом образа Кирки.

Поводом для этого послужил текст 10-й песни «Одиссеи», а 
именно ст. 282–283. Напомню контекст: оказавшись на острове 
Эя, Одиссей отправляет половину своей команды на разведку к 
жилищу Кирки; его товарищи, за исключением осторожного Эв-
рилоха, входят внутрь, а Эврилох возвращается на берег и сооб-
щает Одиссею, что люди так и остались у Кирки; тогда Одиссей 
отправляется выручать их. По пути он встречает Гермеса, и тот 
дает ему наставления и снадобье, спасающее от Киркиных чар, 
знаменитое и загадочное моли. Речь Гермеса начинается так:

T± H¢ EÆX�� Ô H¾WXLRI� HM� �OVMEN �VGIEM SqSN�
GÌVSY �rHVMN }ÌR� �XEVSM H~ XSM SjH� }Rl /iVOLN
�VGEXEM ÍN XI W¾IN TYOMRSÁN OIYUQÒREN �GSRXIN

Куда же ты, несчастный, один идешь по горам, 
Не зная местности? Товарищи твои у Кирки 
Заперты, словно свиньи в крепких загонах (ст. 281–283)

В этих словах есть несколько любопытных деталей:
1. Гермес не говорит, что товарищи Одиссея превратились в 

свиней, он сравнивает их положение с положением свиней.
2. Само сравнение в синтаксическом отношении не вполне про-

зрачно. Вопрос в том, включен ли причастный оборот в сравнение 
и, следовательно, согласовано ли причастие �GSRXIN с W¾IN или 
с �XEVSM. В одном случае следует читать: «[Товарищи] заперты, 
слов но свиньи, находящиеся в крепких загонах». В другом: «[То ва-
рищи] заперты, словно свиньи, находясь в крепких загонах». Иными 
словами, в первом случае сообщается, что люди заперты в загонах, 
а в другом – что они заперты так, как свиней запирают в загонах 
(прочно? тесно? грязно?). Такая синтаксическая неопределенность 
в конструкциях с ÍN XI исключительный случай для «Одиссеи». 
Комбинация наречия ÍN с частицей XI встречается в «Одиссее» 
19 раз, включая интересующий нас контекст. Так вводятся и пря-
мые, «достоверные» сравнения («как», «подобно тому, как»), в 
том числе развернутые, и сравнения «недостоверные» («как будто 
бы», «словно бы»). Из них конструкция с сочиненным причастием 



159

Одиссей на празднике Фесмофорий

встречается всего однажды (8, 491). Здесь говорится о Демодоке, 
который поет о Троянской войне, «как будто сам присутствовал 
или от кого-то услышал», ÍN X~ TSY ¤ E½X¹N TEVIÏR ¤ �PPSY �OS¾  -
WEN, и никаких сомнений в синтагматическом членении этого сти-
ха не возникает.

3. Значение слова OIYUQÒR в этом контексте принято понимать 
как «загон, закута, свинарник»2, хотя никаким другим контекстом 
у Гомера и Гесиода такое значение не поддерживается. Буквально 
OIYUQÒR означает «место, где можно что-то или кого-то скрыть, 
спрятать», т. е. «сокровенное место», «тайник» (ср. OI¾U[, «скры-
вать, прятать»). Вот как употребляется OIYUQÒR, его дублет OIYUQ¶N 
и однокоренное OIÄUSN в эпическом контексте.

Одиссея 13, 367: QEMSQ~RL OIYUQÒREN �R� WT~SN – потаенные 
места, «тайники», которые отыскивает в пещере Афина, чтобы 
Одиссей мог спрятать там свои сокровища.

24, 204: |WXE¶X' IhR �%sHES H¶QSMW', ¼T¹ OI¾UIWM KEiLN – потаен-
ные места, «тайники» под землей, в царстве Аида.

Илиада 13, 28: �XEPPI H� O�XI' ¼T' E½XSÄ T�RXSUIR }O OIYUQÒR – 
глубины моря.

Теогония 158: T�RXEN �TSOV¾TXEWOI OEl }N J�SN S½O �RiIWOI // 
+EiLN }R OIYUQÒRM – потаенное, недоступное место, «тайник» в 
ло не Земли.

300: Eh¶PSR ËQLWX�R, ^EU~LN ¼T¹ OI¾UIWM KEiLN – потаенные 
места под землей; ср. 335: KIiREXS HIMR¹R ¸JMR, ºN }VIQR¥N OI¾UIWM 
KEiLN TIiVEWMR }R QIK�PSMN TEKGV¾WIE Q¥PE JYP�WWIM; 483: �RXV. 
}R �PM  F�X., ^EU~LN ¼T¹ OI¾UIWM KEiLN.

Труды и Дни 532: Sp WO~TE QEM¶QIRSM TYOMRSÁN OIYUQÒREN �GSY �
WM //O�O KP�JY TIXV¥IR – здесь словом OIYUQÒRεN обозначаются со-
кровенные места, укрытия, где дикие животные прячутся от зим-
ней непогоды; при этом уточняется, чтó именно служит им такими 
укрытиями – каменистые «полости» (ямы, пещеры и т. д.) (KP�JY). 
Этот контекст интересен еще и тем, что Гесиод использует словосо-
четание, практически полностью соответствующее гомеровскому 
не только лексически, но и метрически. Можно было бы говорить 
о формульном сочетании, если бы не однократность его употреб-
ления у того и у другого автора. Но в любом случае этот контекст, 
как и прочие, не дает оснований думать, что OIYUQÒRεN имеет здесь 
специальное значение «загон», «закута».



160

О.Л. Левинская

Итак, в эпическом узусе значение слов OIYUQÒR/OIYUQ¶N/OIÄUSN 
является прямым и буквальным – «сокровенное место», «укры-
тие», «тайник». Вместе с тем контексты показывают, что сфера 
употребления этой лексической группы достаточно узкая – она ис-
пользуется главным образом применительно к сокровенным ме -
стам в глубинах земли, что и зафиксировала формула ¼T¹ OI¾  UIWM 
KEiLN, и только однажды говорится о глубинах моря (Илиа да 13, 
28). В оставшихся двух случаях (Труды и Дни 532 и Одиссея 13, 367) 
речь идет о недоступных взору полостях в земле (пещерах, ямах, 
норах, щелях). Иными словами, группа OIYUQÒR/OIYUQ¶N/OIÄUSN в 
эпическом контексте используется для обозначения потаенного 
места в укромных полостях земли или под землей.

Следовательно, и в речи Гермеса говорится, скорее всего, не 
о свиньях в закутах, а о свиньях в неких сокровенных местах или 
тайниках в углублениях земли3. Кроме того, неоднозначный син-
таксис ст. 283 порождает двусмысленность: кого мы долж ны пред-
ставить обретающимися в этих тайниках – людей или свиней? Или 
фраза намеренно построена так, чтобы провести разделение было 
невозможно? В этой связи следует представить, что еще и каким 
образом говорится в 10-й песни о превращении в свиней.

II

История с превращением входит в более широкий контекст 
рассказа о пребывании Одиссея у Кирки на острове Эя, образуя 
при этом законченный, цельный сюжет и занимая почти 200 сти-
хов (10, 210–399). Однако значительная протяженность этого рас-
сказа объясняется не столько обилием событий, сколько наличием 
дублирующих рассказов: история с превращением рассказывается 
в 10-й песни несколько раз от лица разных персонажей.

Прежде всего это рассказ, охватывающий события с момен-
та, когда люди Одиссея отправляются к Кирке на разведку, вплоть 
до панического возвращения Эврилоха к кораблю (10, 210–244). 
Я буду называть его рассказом Х, потому что формально рассказ-
чиком здесь, как и во всем цикле рассказов о приключениях, оста-
ется Одиссей, но повествование ведется от третьего лица («они»)4, 
так как речь идет о том, что приключилось со спутниками Одиссея, 



161

Одиссей на празднике Фесмофорий

а не с ним самим. При этом не вполне ясно, с чьей позиции ве-
дется повествование – Одиссей-рассказчик как будто совпадает с 
самим эпическим поэтом как рассказчиком объективным и все-
знающим. Комментаторы, правда, объясняют эту особенность как 
своего рода ретроспекцию, когда лакуны в личном опыте Одиссея 
восполняются сведениями, полученными им позже от непосред-
ственных свидетелей и участников описываемых событий5.

Часть 1 рассказа Х охватывает события с момента появления 
людей Одиссея у дома Кирки до бегства Эврилоха (ст. 210–232). 
Эта часть рассказа Х дублируется в рассказе Эврилоха (10, 251–
260)6. Исключение составляют ст. 212–220, где говорится о ручных 
львах и волках7.

Часть 2 рассказа Х посвящена событиям, происходящим уже 
в недрах Киркиного жилища (ст. 233–238). Здесь и гово рится о 
превращении: подробно описав манипуляции Кирки, рассказчик Х 
сообщает:

Sg H� WYÒR Q�R �GSR OIJEP�N J[R�R XI XViGEN XI OEl H~QEN
(ст. 239–240)

Этим изображение превращения в свиней и ограничивается.
Эта часть рассказа Х дублируется в рассказе Одиссея, охваты-

вающем события с момента возвращения Эврилоха до развязки 
истории, когда люди Одиссея снова обретают человеческий об-
лик (ст. 244–399). Здесь дублирующий рассказ включает не только 
часть 2 рассказа Х (ст. 310–319), но и несколько пунктов, уже по-
вторенных в рассказе Эврилоха, т. е. это уже троекратный повтор8. 
Но описание превращения (ст. 239–240) из дублирующих расска-
зов выпадает, хотя для этого есть даже необходимый контекст. Ведь 
рассказ Одиссея включает рассказ Гермеса с предупреждениями и 
инструкциями (ст. 281–301), где снова заходит речь о том, что же 
приключилось с людьми Одиссея у Кирки (ст. 282–283). Но имен-
но тут эпический поэт избегает повтора, вкладывая в уста Гермеса 
те самые загадочные слова о свиньях и тайниках, о которых шла 
речь выше. При этом невозможно сказать, что в рассказе Гермеса 
последовательно проводится принцип оригинальности словесных 
выражений: он перекликается и с предшествующими рассказа-
ми и от ча сти дублируется в последующей части рассказа Одис-



162

О.Л. Левинская

сея9. Но загадочных слов Гермеса это не касается – они здесь не 
дублируются, зато имеют очень любопытный кор ре лят. Одиссей 
говорит Кирке, что не может разделить ложе с ней, которая QSM 
WÄN Q�R �ULOEN }Rl QIK�VSMWMR |XEiVSYN (ст. 338). Общепринятое 
понимание этого стиха исходит из непро странственного значения 
глагола XiULQM как синонима TSM~[ («де лаю»). Здесь перед нами 
явный случай двойного аккузатива со вторым предикативным ак-
кузативом: �ULOEN |XEiVSYN WÄN, «сделала товарищей [моих] сви-
ньями». В таком случае Одиссей говорит о превращении. Однако 
XiULQM имеет и пространственное значение «класть», «помещать». 
«Про ст ранственное» понимание глагола провоцирует здесь со-
четание }Rl QIK�VSMWMR, «в мегаронах», ведь именно с предлогами 
}R и IhN чаще всего употребляется глагол XiULQM в его простран-
ственном значении «класть, помещать где-то, в чем-то». В этом 
случае второй аккузатив выступает в качестве приложения («поме-
стил (кого-то/что-то) в качестве кого-то/чего-то»). Тогда смысл вы-
сказывания Одиссея таков: «ты поместила в покоях товарищей [мо-
их] в качестве свиней», т. е. речь идет не о превращении, а о том, 
что товарищи Одиссея выполняют в «мегаронах» Кирки какую-то 
«роль», выступают в какой-то ипостаси.

Здесь же, в рассказе Одиссея, изображается и обратное пре-
вращение:

XÒR H' }O Q�R QIP~[R XViGIN �VVISR (ст. 393).

Это описание еще более скудно («исчезла щетина»), зато пози-
тивным изменениям в уже человеческом облике спутников Одис-
сея посвящено целых 2 последующих стиха («стали тотчас моло-
же, чем были прежде / и намного красивей и выше», �RHVIN H' �] 
}K~RSRXS RIÌXIVSM ¤ T�VSN §WER / OEl TSPÁ OEPPiSRIN OEl QIi^SRIN 
IhWSV�EWUEM .

 Итак, описание превращения находится в контексте дублиру-
ющих рассказов, где основные события оказываются описанными 
дважды, а иногда даже трижды. Заметим, что полностью дублиру-
ются подробности внешнего характера: местонахождение жилища 
Кирки, поведение людей возле него, поведение самой гостеприим-
ной хозяйки – все это у Гомера описано «привычным» формуль-
ным способом. Более специфические подробности (манипуляции 
Кирки с кикеоном и палочкой) повторяются в рассказе Х и рассказе 



163

Одиссей на празднике Фесмофорий

Одиссея только содержательно, за исключением формулы ��FH. 
TITPLKYoE, которая используется и в описании превращения, про-
изводимого Афиной (16, 456). А вот событие, которое бесспорно 
является «сердцем всей истории»10, – само превращение не толь-
ко не повторяется, но описано с обескураживающей скупостью. 
Д. Пейдж в свое время обратил на это внимание: «Одна из самых 
удивительных особенностей гомеровской истории о Кирке – это 
контраст между длиной и детальностью несущественных пасса-
жей и быстрым и поверхностным описанием таких интересных ве-
щей, как использование моли и превращение в свиней и обратно»11. 
Объяснение, предлагаемое Пейджем, определяется его общей кон-
цепцией, согласно которой история с Киркой – это народная сказка. 
Включая ее в контекст эпической поэмы, поэт, по мысли Пейджа, 
стремится «минимизировать сказочные элементы»12. Интересно в 
этой связи и наблюдение Г. Андерсона: с его точки зрения, в гоме-
ровском рассказе о Кирке совершенно не мотивирована сама не-
обходимость превращения. Объяснение Андерсона – того же рода, 
что и объяснение Пейджа: необходимость адаптировать фольклор-
ную историю к эпическому контексту привела к ее искажению13. 
Это объяснение не кажется мне удовлетворительным, а к фольк-
лорности истории с Киркой мы еще вернемся.

Стоит отметить, что Гомер не всегда так скуп в изображении 
превращений. Например, Одиссей превращается в старца за 10 сти-
хов (13, 429–438), обратно в красавца – за 4 стиха (16, 173–176), а 
повторному превращению в старца в этой же песни уделен 1 стих 
(16, 456). О превращениях, производимых Афиной, говорится не 
только достаточно пространно, но и подробно, ярко и предельно 
внятно. Важную роль здесь играют глаголы с конкретным физи-
ческим значением: O�V]I (GV¶E OEP¹R); ¸PIWI (XViGEN); �QJl H� 
H~VQE TEPEMSÄ U¥OI K~VSRXSN; OR¾^[WIR (¸WWI); ÎJIPPI ( FLR). 
Так обозначены действия, производимые Афиной. Для «пассив-
ных» изменений состояния той или иной части тела использует-
ся в основном глагол γίγνομαι: QIPEKGVSM¢N K~RIXS; OY�RIEM H' }K~�
RSRXS }UIMV�HIN �QJl K~RIMSR.

Изображение превращений в рассказе о Кирке удивляет не 
только краткостью – сама форма этого описания настораживала 
еще александрийских филологов. Зенодот предлагал в ст. 239–240 
вместо OIJEP�N J[R�R XI XViGEN XI // OEl H~QEN («головы, голос, 



164

О.Л. Левинская

щетина и (тело)сложение») читать OIJEP�N J[R�R XI XViGEN XI // 
OEl T¶HEN («головы, голос, щетина и ноги»). Трудно сказать, сму-
щал ли Зенодота в первую очередь недостаток логики в перечис-
лении телесных частей и способностей, подвергшихся метамор-
фозе, или то обстоятельство, что слово H~QEN здесь занимает явно 
нехарактерную для него позицию: в «Одиссее» в перечислениях 
оно употребляется 17 раз, из них 13 – формульные, а в неформуль-
ных перечислениях, за исключением данного случая, H~QEN всег -
да стоит на первом месте14. Чтение Зенодота, таким образом, при-
давало описанию необходимую систематичность, выстраивая его 
по принципу «сверху вниз», с головы до ног, и одновременно из-
бавляло текст от эксцентричного словоупотребления.

Настораживают ст. 239–240 и современных комментаторов. 
Чтение без учета конъектуры Зенодота требует, с их точки зрения, 
иных усилий для восстановления логики перечисления. Для это го 
OIJEP�N предлагается здесь понимать как обозначение человека 
или животного в целом (pars pro toto)15, а все последующие акку-
зативы как зависящие от OI  JEP�N относительные16. В этом случае: 
«Они были свиньи голосом, щетиной и телосложением».

Заметим, что сама идея превращения в этих стихах практи че-
ски не выражена. Единственный глагол �GSR (букв. «име ли») се-
мантически статичен (ср. K~RIXS и }K~RSRXS в описании превра-
щения Одиссея). Динамика может содержаться толь ко в форме 
имперфекта, если понимать его в начинательном значении.

Итак, в изображении собственно превращения Гомер предель- 
но краток и даже как будто неловок. Интересующие нас слова Гер-
меса не проясняют картины, а только сообщают ей дополнительную 
загадочность странным сравнением спут ни ков Одиссея со свинь-
ями в неких потаенных местах где-то внизу, в углублениях земли. 
Однако именно это соположение понятий может оказаться решаю-
щим для объяснения всех особенностей гомеровского повество-
вания об истории с пре вращением и даже пролить свет на проис-
хождение самой этой истории. Дело в том, что между свиньями и 
потаенными глу бинами существовала прямая и непосредственная 
связь в контексте, очень далеком, на первый взгляд, от гомеровско-
го эпо са, – в контексте праздника Фесмофорий.



165

Одиссей на празднике Фесмофорий

III

Смысл и содержание праздника Фесмофорий восстанавли-
вается по немногочисленным и глуховатым источникам, что не-
удивительно, потому что обряды этого празднества были по пре-
имуществу тайными. Именно поэтому комедия Аристофана, по-
священная Фесмофориям, так мало может рассказать нам о самих 
Фесмофориях.

И все же кое-что об этом празднике известно. Он считается од-
ним из древнейших греческих праздников, уходящих корнями в 
обряды, связанные с культом могущественного женского божества 
(или божеств) микенской и даже минойской эпохи17. Справлялись 
Фесмофории не только в Афинах, но по всей Греции, в Малой Азии 
и на Сицилии18. В Афинах праздник проходил с 11 по 13 месяца 
Пианопсиона (вторая половина октября – первая половина ноября), 
перед началом сева, но вот в других частях Греции (в частности, 
на Делосе и в Фивах) празднование Фесмофорий было, возможно, 
связано со временем жатвы19.

Основные сведения касаются афинских Фесмофорий. Мы зна-
ем, что в празднике могли участвовать только замужние женщи-
ны; участие мужчин исключалось. Первый день праздника назы-
вался �RSHSN, второй – RLWXIiE, третий – OEPPMK~RIME20. Считается, 
что именование первого дня праздника, «Восхождение», связано 
с тем, что женщины поднимаются к Фесмофориону и совершают 
приготовления к празднику. Фесмофорион находился предполо-
жительно на Пниксе, хотя не исключено, что в большом городе их 
могло быть несколько21. Возможно, Фесмофории в Аттике вообще 
справлялись по демам, в частности в Элевсине22. В первый день 
избирались распорядительницы праздника, а также ставились ша-
тры, в которых женщины проводили все дни и ночи праздника23. 
Второй день, «Пост», был днем воздержания: женщины сидели на 
подстилках, сделанных из растения, считавшегося антиафродиси-
аком (по-видимому, это был прутняк обыкновенный, Vitex agnus 
castus24), и постились25. Название третьего дня обычно возводят 
к эпитету Деметры как подательницы плодов и покровительницы 
всяческого плодородия26. Форма OEPPMK~RIME, таким образом, пони-
мается как nomen auctoris («Подательница прекрасных плодов»)27. 
С одной стороны, это нарушает принцип именования дней празд-



166

О.Л. Левинская

ника по их основному содержанию («Восхождение», «Пост»), с 
другой – слова с формантом -K~RIME в греческом – это обычно no-
mina qualitatis (ср. I½K~RIME, «хорошее рождение», «благородст во», 
HYWK~RIME, «плохое рождение», «неблагородство»). Так что OEP   �
PMK~RIME должно буквально означать «прекрасное рождение», и 
это, скорее всего, тоже именование по основному содержанию 
праздничного дня, связанного с поощрением плодородия земли и 
человеческой плодовитости28. Оно и стало эпитетом богини, кото-
рой и был посвящен праздник.

О том, какие обряды совершались во время праздника, сооб-
щает схолия к «Разговорам гетер» Лукиана. Правда, текст во мно-
гом невнятный, его по-разному толкуют29, а потому привожу текст 
полностью с подстрочным переводом30.

Schol. Lucian Dial. meret. 2.1

5IWQSJSViE |SVX¢ D)PP�R[R QYWX�VME
Фесмофории – это праздник у греков, включающий 
      тайные обряды.
TIVM~GSYWE, X� H� E½X� OEl 7OMVVSJSViE OEPIoXEM. ¡KIXS
То же самое называется Скиррофории. И справлялся он,
H� OEX� X¹R QYU[H~WXIVSR P¶KSR, ·XM, <·XI> �RUSPSKSÄWE
согласно более чем сказочной истории, вот почему: 
    <когда> Кора, собиравшая цветы,
�VT�^IXS � /¶VL ¼T¹ XSÄ 4PS¾X[RSN, X¶XI OEX' }OIoRSR
была похищена Плутоном, тогда в этом месте
X¹R X¶TSR )½FSYPI¾N XMN WYFÌXLN �RIQIR ÅN OEl WYKOEXI-
некий свинопас по имени Эвбулей пас свиней,
T¶ULWER XÝ G�WQEXM X¥N /¶VLN· IhN SÆR XMQ¢R XSÄ )½-
и они устремились в пропасть вслед за Корой. В честь Эвбулея
FSYP~[N �MTXIoWUEM XSÁN GSiVSYN IhN X� G�WQEXE X¥N (�-
в пропасти Деметры и Коры бросают свиней.
QLXVSN OEl X¥N /¶VLN. X� H� WET~RXE XÒR }QFPLU~RX[R
А сгнившие останки того, что сбросили вниз
IhN X� Q~KEVE O�X[ �REJ~VSYWMR �RXP�XVMEM OEPS¾QIREM
в «мегароны», выносят наверх именуемые «черпальщицами»
KYREoOIN OEUEVI¾WEWEM XVMÒR �QIVÒR OEl OEXEFEiRSYWMR
женщины: после трехдневного очищения они спускаются
IhN X� �HYXE OEl �RIR~KOEWEM }TMXMU~EWMR }Tl XÒR F[QÒR·
в адитоны и, подняв наверх, возлагают на алтари.



167

Одиссей на празднике Фесмофорий

ÓR RSQi^SYWM X¹R PEQF�RSRXE OEl XÝ WT¶V. WYKOEXEF�P-
Считается, что если кто возьмет часть от этого и с зерном 
       для посева
PSRXE I½JSViER �\IMR. P~KSYWM H� OEl HV�OSRXEN O�X[
смешает, то будет у него хороший урожай. Говорят еще, 
       что внизу,
IqREM TIVl X� G�WQEXE, SÂN X� TSPP� XÒR FPLU~RX[R
около пропасти есть змеи, которые большую часть 
      сброшенного
OEXIWUiIMR· HM¹ OEl OV¶XSR KiRIWUEM, ´T¶XER �RXPÒWMR Eg
поедают, поэтому и производят хлопки, 
     когда женщины «черпают»
KYREoOIN OEl ·XER �TSXMUÒRXEM T�PMR X� TP�WQEXE }OIoRE,
и когда еще раз откладывают это месиво,
jRE �REG[V�W[WMR Sg HV�OSRXIN, SÂN RSQi^SYWM JVSYVSÁN
чтобы отступили змеи, которых считают стражами
XÒR �H¾X[R. X� H� E½X� OEl �VVLXSJ¶VME OEPIoXEM OEl
адитонов. То же самое называется и Арретофориями
�KIXEM X¹R E½X¹R P¶KSR �GSRXE TIVl X¥N XÒR OEVTÒR KIR~-
и справляется, имея тот же смысл, связанный с плодородием
WI[N OEl X¥N XÒR �RUVÌT[R WTSV�N. �REJ~VSRXEM H�
и человеческой плодовитостью. И здесь тоже
O�RXEÄUE �VVLXE gIV� }O WX~EXSN XSÄ WiXSY OEXIWOIYE-
выносят священные предметы, сделанные из пшеничного теста, –
WQ~RE, QMQ�QEXE HVEO¶RX[R OEl �RHVIi[R WGLQ�X[R. PEQ-
изображения змей и мужских срамных частей.
F�RSYWM H� OÌRSY UEPPSÁN HM� X¹ TSP¾KSRSR XSÄ JYXSÄ.
Берут и свежую ветку сосны из-за плодовитости 
      этого растения.
}QF�PPSRXEM H� OEl IhN X� Q~KEVE S¿X[ OEPS¾QIRE �HYXE
И в «мегароны» – так называются адитоны – бросают
}OIoR� XI OEl GSoVSM, ÊN ¡HL �JEQIR, OEl E½XSl HM� X¹
все это и, как уже было сказано, свиней, которые из-за своей
TSP¾XSOSR IhN W¾RULQE X¥N KIR~WI[N XÒR OEVTÒR OEl
плодовитости являются символом рождения плодов и
XÒR �RUVÌT[R SpSR GEVMWX�VME X± (�QLXVM, }TIMH¢ XSÁN
людей, словно благодарственную жертву Деметре, 
       потому что
(LQLXViSYN OEVTSÁN TEV~GSYWE }TSiLWIR  QIVSR X¹ XÒR   
     �RUVÌT[R K~RSN
она, дав человеческому роду плоды Деметры, укротила его.



168

О.Л. Левинская

Схолиаст называет это разъяснение смысла праздника «ми-
фологическим» (QYUMO¶N), а далее предлагает разъяснение самого 
названия праздника, называя его «естественным», или «природ-
ным» (JYWMO¶N). Название «Фесмофорий» возводится к эпитету 
Деметры UIWQSJ¶VSN, «приносящая законы». «Законы», UIWQS¾N, 
принесенные Деметрой, объясняет схолиаст, определяют, как 
следует людям добывать и приготавливать пищу.

Такое разъяснение давно считается неудовлетворительным: еще 
в 30-х годах прошлого века Л. Дойбнер предположил, что UIWQSl 
в названии праздника обозначает не «законы», как было принято 
считать, а те самые перегнившие остатки, которые поднимали из 
пещер и возлагали на алтари31.

Текст схолии не позволяет понять, как соотносятся и различа-
ются три названных здесь праздника – Скирофории, Арретофории 
и Фесмофории. Сообщение Клемента в «Протрептике» отча-
сти разъясняет невнятную схолию. Для Клемента Скирофории, 
Фесмофории и Арретофории – праздники родственные и не про-
сто связанные с культом двух богинь, Деметры и Персефоны, но 
имеющие сходную обрядность.

Protrepticus 1, 17, 1

&S¾PIM OEl X� *IVIJ�XXLN �RUSP¶KME HMLK�W[QEi WSM
OEl X¹R O�PEUSR OEl X¢R �VTEK¢R X¢R ¼T¹ �%MH[R~[N OEl X¹
WGiWQE X¥N K¥N OEl X�N ÅN X�N )½FSYP~[N X�N WYKOEXE-
TSUIiWEN XEoR UIEoR, HM' £R EhXiER }R XSoN 5IWQSJSViSMN
QIKEVi^SRXIN GSiVSYN }QF�PPSYWMR� 8E¾XLR X¢R QYUSPSKiER
Eg KYREoOIN TSMOiP[N OEX� T¶PMR |SVX�^SYWM, 5IWQSJ¶VME, 
7OMVSJ¶VME, %VVLXSJ¶VME, TSPYXV¶T[N X¢R *IVIJ�XXLN
}OXVEK.HSÄWEM �VTEK�R.

Хочешь, и о Ферефатте расскажу тебе самое интересное: 
тут и корзина, и похищение, устроенное Аидонеем, и земля
расступившаяся, и свиньи Эвбулея, устремившиеся вниз 
к обеим богиням, из-за чего на Фесмофориях 
сбрасывают свиней, принося их в жертву в мегаронах32. 
Эту историю женщины в городе празднуют разнообразно,
справляя Фесмофории, 
Скирофории, Арретофории, многими способами разыгрывая похи-
щение Персефоны33.



169

Одиссей на празднике Фесмофорий

Что касается Скирофорий, то сведения о них содержатся и в 
других источниках. Этот праздник, именуемый также «Скира», 
справлялся в месяце Скирофорионе (июнь–июль), 12 числа. Как 
сообщает Павсаний (I, 37.2), праздник справлялся в местечке под 
названием Скирон по дороге к Элевсину, где находились святи-
лища сразу нескольких божеств – Деметры, Персефоны, Афины 
и Посейдона. Современные исследователи вполне уверенно от-
носят Скирофории к группе праздников в честь Деметры34.

Что же касается Арретофорий, то праздник под таким названи-
ем нигде, кроме двух приведенных выше случаев, не упоминается. 
Можно было бы предположить, что речь идет об Аррефориях. В та-
ком случае форму «Арретофории» можно объяснить как результат 
гиперкоррекции, так как название этого праздника дейст вительно 
связывали с несением «тайных предметов» (�VVLXE). Однако все, 
что мы знаем об Аррефориях, никак не соответствует описанию на-
шего схолиаста. Более того, Аррефории вообще были посвящены 
Афине и Афродите, а не Деметре и Персефоне35.

И все же, несмотря на неоднозначность текста схолии, мож-
но сделать несколько важных выводов о сущности и обрядовости 
Фесмофорий и родственных им празднеств.

1. Это праздники плодородия земли и человеческой плодови-
тости36.

2. Важнейшие обряды этих празднеств связаны с так назы-
ваемыми пропастями Деметры и Коры («адитонами», �HYXE, или 
«мегаронами», X� Q~KEVE), куда сбрасывали

а) свиней37,
б) сделанных из пшеничного теста змей,
в) фаллосы, тоже сделанные из такого теста.
3. Во время Фесмофорий жещины-«черпальщицы» спуска-

лись в «мегароны» и выносили наверх перегнившие остатки того, 
что было в эти «мегароны» сброшено.

4. Этот своеобразный «компост» возлагали на алтари.
5. Часть его брали себе и люди, чтобы подмешать к зерну пе-

ред посевом для обеспечения «плодовитости» этого зерна.
Вопрос о том, когда именно в «мегароны» сбрасывали свиней 

с тестяными змеями и фаллосами, всегда вызывает споры. Есть 
мнение, что это происходило во время Скирофорий, за 4 месяца 
до Фесмофорий38. Это мнение кажется наиболее разумным пре-



170

О.Л. Левинская

жде всего потому, что для перегнивания всего сброшенного в «ме-
гароны» требовалось время. Кроме того, есть и другие резоны от-
носить этот обряд к празднику Скирофорий39. По другой гипотезе 
этот обряд совершался всего за два дня до Фесмофорий, во время 
праздника Стений, также посвященных Деметре40. Наконец, вы-
сказывается и такое предположение: то, что поднимали из «мегаро-
нов» «черпальщицы» на Фесмофориях, сбрасывалось туда во время 
Элевсинских мистерий. Речь в этом случае идет уже не об афинских 
Фесмофориях, а о «местных» элевсинских. И в этом нет ничего 
странного, ведь Фесмофории не были сугубо афинским праздни-
ком – они, как уже говорилось41, справлялись по всей Греции, а в 
самой Аттике могли справляться и по демам.

Не меньшие затруднения вызывает и вопрос о том, в какой из 
трех дней Фесмофорий поднимали из «мегаронов» ту «в высшей 
степени неаппетитную смесь свиных костей, мяса и теста»42, кото-
рая образовалась гниением сброшенных в «мегароны» свиней и 
фигурок из теста. Предположительно это происходило в ночь со 
второго дня на третий. А вот в третий день эту священную смесь 
возлагали на алтари, чтобы ублаготворить богиню и обеспечить 
«прекрасное рождение» плодов земных и человеческих.

В любом случае Фесмофории оказываются входящими в свое-
образный праздничный цикл, где праздники связаны друг с дру-
гом не только чтимыми божествами и сюжетом мифа о них, но и 
преемственностью совершаемых обрядов.

IV

Сведения письменных источников нашли подтверждение в 
археологии. При раскопках в Элевсине в 1880-х годах были об-
наружены пять глубоких шахт, примыкавших к юго-восточному 
портику так называемого Телестериона43.

Эти шахты шли вглубь до самой почвы. Они были сделаны из 
того же камня, что и фундамент здания, но никакой структурной 
функции не имели. Сравнительно недавний повторный анализ ре-
зультатов раскопок XIX в. показал, что в центральном колодце была 
плодородная земля, что-то вроде компоста, а в двух других – кости 
животных44. Археологи отождествили эти шахты с теми самыми 



171

Одиссей на празднике Фесмофорий

«мегаронами», о которых сообщают письменные источники в связи 
с праздником Фесмофорий.

Очень важно, что «мегароны» в Элевсине не уникальны. Тако-
во же, по мнению археологов, было назначение ямы глубиной до 
0,75 м, сделанной в святилище Деметры и Коры в Коринфе, прав-
да, здесь она находилась внутри храма45. В святилище Деметры в 
Приене был обнаружен прямоугольный колодец с каменной клад-
кой, а в Агригенте – сделанное прямо в алтаре круглое отверстие, 
уходящее в глубину на 1,2 м46.

V

Вернемся теперь к истории с превращением у Гомера и попро-
буем посмотреть на него сквозь призму обряда. Для такого взгля-
да, помимо загадочной фразы Гермеса о свиньях и потаенных глу-
бинах, есть еще одна предпосылка. Выше уже говорилось о том, 
что истоки образа Кирки принято искать прежде всего в древнево-
сточной традиции, однако анализ иконографических версий инте-
ресующей нас истории меняет направление поисков.

Дело в том, что сцену с превращением спутников Одиссея изо-
бражали многократно на протяжении столетий, с эпохи поздней 
архаики (самое раннее известное нам изображение этой сцены да-
тируется 560 г. до н. э.) вплоть до римской эпохи. Но способ изо-
бражения оставался неизменным: Кирка в окружении странных 
персонажей с головами животных и телами людей. Любопытно, 
что этот способ практически никогда не использовался в изобра-
жении других превращений (Актеона, Ио, Каллисто, Ифигении) – 
греческие художники, начиная с VI в. до н. э., находили множество 
других интереснейших приемов. А вот зоокефальные персонажи 
в греческой иконографии были закреплены за иной сферой: на-
чиная с микенской эпохи так изображались участники культового 
действа, рядившиеся животными. Некоторые изображения свиде-
тельствуют о том, что обряды, в которых участвовали такие пер-
сонажи, были связаны с могущественным женским божеством47. 
Таким образом, иконография сцены с Киркой и превращением по-
мещает ее в специфический контекст, связанный с культовым дей-
ством, с обрядом, а не с мифологическим превращением.



172

О.Л. Левинская

Итак, мои предположения сводятся к следующему.
1. В основании гомеровской истории с Киркой и превращени-

ем в свиней лежит культовый субстрат. Если мы абстрагируемся от 
приключенческой стороны истории, то получим определенный на-
бор мотивов: могущественная богиня; покорные ей жертвы, забы-
вающие о своей прежней жизни под воздействием кикеона; некие 
потаенные глубины, в которых они пребывают в свином обличии; 
их возвращение и прекрасное преображение. Все названные мотивы 
присутствуют и в «сценарии» празднества Фесмофорий: Деметра; 
свиньи в глубоких «мегаронах»; их возвращение в виде драгоцен-
ных, священных удобрений (тоже своего рода прекрасное преобра-
жение). Что же касается кикеона, то в связи с Фесмофориями о нем 
ничего не сообщается, зато он входил в программу Элевсинских 
таинств, а связь между этими двумя празднествами была, по-ви ди-
мому, очень тесной48. Заметим также, что в культе, как и в сюжете 
«Одиссеи», богиня тесно связана с подземным миром.

2. Гомеровский эпос усвоил эту историю из фольклорной тра-
диции, в которой она сформировалась49. Можно попытаться рекон-
струировать в общих чертах процесс трансформации культового 
«сценария» в фольклорную историю с превращением. Очень многое 
здесь, с моей точки зрения, определялось самой таинст венностью 
совершавшихся обрядов: она могла стать основным стимулом к 
складыванию такой истории. Всей полнотой знания о содержании 
и смысле совершавшихся обрядов обладали только участники, по-
священные, но какая-то часть сведений расходилась и в кругу не-
посвященных. О том, как это происходило, можно в какой-то мере, 
с поправкой на поздний характер источника, судить по фрагменту 
Элиана (fr. 44): «Батт, основав Кирену, имел навязчивое желание 
узнать тайные обряды Фесмофоры и, решив идти напролом, стал 
подсматривать. Сначала жрицы пытались утихомирить его и отра-
зить вторжение. Но поскольку он был настроен воинственно и ре-
шительно, они не стали делиться с ним запретным и тем, что лучше 
было не видеть. Зато первоначальное и то, от чего ничего ужасного 
не может случиться ни с тем, кто смотрит, ни с теми, кто показы-
вает, вот это они и позволили ему увидеть…»50.

Такая мера осведомленности не могла, конечно, породить при-
ключенческую историю. Для того чтобы она сложилась, требова-
лось забвение самого культового источника, разрыв с культовым 



173

Одиссей на празднике Фесмофорий

контекстом. В случае с Фесмофориями именно такой разрыв, по 
всей видимости, и произошел. С одной стороны, празднество воз-
водят по меньшей мере к микенской эпохе, что в какой-то мере 
подтверждает и археология: например, в Элевсинском святилище, 
связанном, как уже говорилось, не только с Элевсинскими таинст-
вами, но и с Фесмофориями, присутствует микенский страт, сви-
детельствующий о микенском периоде жизни святилища51. С дру-
гой стороны, бесспорные свидетельства культовой активности в 
Элевсине относятся только к периоду ранней архаики, к VIII–VII вв. 
до н. э. Таким образом, культовый субстрат истории с Киркой мог 
относиться к микенскому времени, а значительный перерыв в куль-
товой традиции создал необходимые условия для появления фольк-
лорного рассказа о могущественной богине-колдунье, которая пре-
вращает людей в свиней.

Особую проблему здесь составляет само имя Кирки: остается 
загадкой, на каком этапе реконструируемого мной процесса фор-
мирования фольклорной истории и почему она получила такое 
именование. Ситуация осложняется прежде всего тем, что мы не 
знаем, под каким именем (или именами) чтилась богиня на древ-
нейших этапах истории культа.

А вот сам образ богини, превращающей своей властью людей 
в свиней, мог сложиться под влиянием наиболее потаенной части 
обрядового действа, характерной для древнейших культов вели-
ких богинь, когда участники рядились животными, посвященными 
божеству, и в таком обличии чтили свое божество. Это происходи-
ло в мистериальных культах Аркадии (в святилище Афины Алеи 
в Тегее, в святилище Деспины, Деметры и Артемиды в Ликосуре), 
рядились животными и в Бравроне52, так что нельзя исключить, 
что и в древнейших формах празднества, ставшего нам известным 
под именем Фесмофорий, в «мегароны» отправлялись не свиньи, 
а люди, ряженые свиньями. Некоторым подтверждением служит 
здесь та специфическая иконография истории с Киркой, о которой 
уже говорилось: сцену с превращением было принято изображать 
в виде группы зоокефальных персонажей вокруг женской фигу-
ры, т. е. именно так, как изображали ряженых животными участ-
ников культа.

3. Особенности гомеровского повествования о Кирке и превра-
щении обусловлены особенностями фольклорной истории. Прежде 



174

О.Л. Левинская

всего это касается дублирующих рассказов. Если предположить, 
что повествовательные дублеты имеют не только и даже не столько 
технический, сколько художественный смысл, что они не столько 
служат экономии сил эпического певца, сколько «удостоверяют» 
рассказ, подтверждают его основательность, то отсутствие повто-
ра в таком контексте может оказаться значащим. Изображение са-
мого превращения выпадает из дублирующих рассказов даже в 
тех случаях, когда повтор был бы уместен (в словах Гермеса или 
в описании обратного превращения). А сочетание с предельной 
краткостью и некоторой неловкостью описания создает, с моей точ-
ки зрения, впечатление не то чтобы недостоверности, но уклончи-
вости этого изображения.

Подтверждением того, что это уклончивость намеренная, слу-
жит, на мой взгляд, та форма, в которой Гермес объясняет Одиссею 
положение его спутников. Гермес не утверждает, что люди Одис-
сея стали свиньями, превратились в свиней, но сравнивает их 
по ложение с положением свиней, причем само сравнение имеет 
«скользящий» характер, так что остается непроясненным, кто имен-
но находится в «сокровенных местах», свиньи или люди. На мой 
взгляд, это замечательный художественный прием, избавляющий 
поэта от необходимости прямо говорить о том, о чем умалчивает 
и сама фольклорная история. Ведь если мое предположение верно 
и эта история действительно имеет культовый субстрат, то именно 
ее сердцевина – превращение – и должна была быть наименее раз-
витой, потому что восходила к области запретного, такого, о чем ни 
у кого никогда определенных сведений не было, к самой потаен-
ной части обрядового действа. Так что отмеченные Д. Пейджем 
и Г. Андерсоном особенности гомеровского повествования о пре-
вращении следует, на мой взгляд, объяснять не стремлением поэта 
«минимизировать сказочные элементы» и вообще не необходимо-
стью адаптировать фольклорный материал к нуждам эпоса53, а ха-
рактером самой фольклорной истории.

С предлагаемой точки зрения можно объяснить еще одну де-
таль гомеровского повествования, не нашедшую до сих пор разум-
ного истолкования. Гермес предупреждает Одиссея, что он должен 
разделить с богиней ложе, но прежде она должна поклясться, что 
не причинит Одиссею зла – Q� W' �TSKYQR[U~RXE OEO¹R OEl �R��
RSVE U�: (ст. 301). Эти слова повторяет Одиссей (ст. 341). Почему 



175

Одиссей на празднике Фесмофорий

появляется мотив лишения мужской силы? Некоторые сообщения 
о празднике Фесмофорий так или иначе затрагивают те му мужчи-
ны-жертвы.

Aelian fr. 44:
«Батт, основав Кирену, имел навязчивое желание узнать тай-

ные обряды Фесмофоры и, решив идти напролом, стал подсматри-
вать. Сначала жрицы пытались утихомирить его и отразить втор-
жение. Но поскольку он был настроен воинственно и решительно, 
они не стали делиться с ним запретным и тем, что лучше было 
не видеть. Зато первоначальное и то, от чего ничего ужасного не 
может случиться ни с тем, кто смотрит, ни с теми, кто показывает, 
вот это они и позволили ему увидеть. Все жрицы, участвующие в 
таинстве, оставались еще в священном облачении. Подняв обна-
женные мечи, они с окровавленными руками и лицами (они были 
умащены кровью жертв) все вместе по условному знаку двину-
лись к Батту, чтобы взять себе то, что делает его мужчиной54».

Павсаний 4, 17, 1:
«Есть в Лаконике местечко Эгила, где возведен священный 

храм Деметры. Узнав, что женщины справляют там праздник, 
Аристомен и его люди <…> так как женщины решили защищать-
ся не без побуждения со стороны богини, то многие мессенцы 
были ранены ножами, которыми женщины закалывали жертвен-
ных животных, и вертелами, на которых жарили мясо. Самого 
Аристомена, побив факелами, взяли живым. Однако он спасся, 
той же ночью бежав в Мессению. Виновницей этого признали 
жрицу Деметры Архидамию Она отпустила его не за деньги, но 
потому что еще раньше была в него влюблена, а в свое оправдание 
сказала, будто Аристомен сбросил оковы и сбежал».

Намек на то, что мужчина в обряде Фесмофорий может высту-
пить в роли жертвы, содержится, на мой взгляд, и в сцене из «Фес -
мофориазус» Аристофана. Мнесилох, собираясь проникнуть на 
Фесмофории, подвергается мучительной «депиляции». Когда де ло 
доходит до самых интимных частей, Мнесилох восклицает: 3k�
QSM OEOSHEiQ[R, HIPJ�OMSR KIR�WSQEM (ст. 237). ΔIPJ�OMSR – умень-
шительная форма к δέλφαξ, «свинья, хрюшка», т. е. «свинюшка, 



176

О.Л. Левинская

свиночка». Свинья в контексте Фесмофорий имеет совершенно 
определенный смысл – это жертвенное животное Де метры. При 
этом слово HIPJ�OMSR использовалось и переносно для обозначе-
ния женских срамных частей. Так что Мнесилох шутливо опаса-
ется, с одной стороны, превратиться в женский срам, т. е. лишить-
ся мужественности, а с другой – стать свиньей как жертвенным 
животным.

Очень интересно в этой связи изображение на аттической чер-
нофигурной чаше с Родоса (ок. 550 г. до н. э.)55. Согласно принятой 
интерпретации, это сцена из празднества в честь Деметры: верени-
ца (пляшущих?) женщин тянет за собой к алтарю обнаженного муж-
чину. Б. Ашмол полагал, что это сцена из третьего дня Фесмофорий, 
Каллигении. Мужскую фигуру Ашмол интерпретировал как изобра-
жение «цветущего юноши» (TEoN �QJMUEP�N), чье присутствие, 
как он пишет, «было существенно в день Каллигении, <…> по-
священный прежде всего человеческой плодовитости»56. Остается 
только догадываться, какую роль должен был сыграть «цветущий 
юноша» в день Каллигении. Во всяком случае, мужское естество 
играло какую-то роль в обрядах Фесмофорий57, о чем может, в част-
ности, свидетельствовать обычай отправлять в «мегароны» вместе 
со свиньями фаллосы из теста.

Все сделанные мной предположения и реконструкции касают-
ся не столько самого образа Кирки, сколько связанного с ним пре-
вращения, но именно оно может стать ключом к интригующему 
образу загадочной богини.

Примечания

11 Brown R. The Myth of Kirke. London, 1883; Wilamowitz-Möllendorf 
von U. Homerische Untersuchungen. Berlin, 1884, 115 ff.; Crane G. Ca-
lypso: Backgrounds and Conventions of the Odyssey. Frankfurt am Main, 
1988; Yarnall J. Transformations of Circe: The History of an En chantress. 
Urbana, 1994; West M. The East Face of Helicon. New York, 1999. P. 404 
sq.; Marinatos N. The Goddess and the Warior: The Naked God dess and 
Mistress of Animals in early Greek Religion. London; New York, 2000; 
Marinatos N. The Cosmic Journey of Odysseus // Numen. 2001. Vol. 48, 
No. 4. P. 381–416; Abusch T. The Epic of Gilgamesh and the Homeric 
Epics // Mythology and My thologies: Methodological Ap proaches to 



177

Одиссей на празднике Фесмофорий

Intercultural Infl uences. Pro   ceedings of the Second Annual Symposium 
of the Assyrian and Babylonian Intellectual Heritage Project Held in Paris, 
France, October 4–7, 1999. Helsinki, 2001; Левинская О.Л. Античная 
Asinaria: история одного сюжета. М., 2008 (Orientalia et Clas sica. 
Вып. XXI).

12 LSJ, v. l.
13 В этой связи очень интересны слова Эврилоха, когда тот просит 

Одиссея не уводить в жилище Кирки вторую половину команды:

 � HIMPSi� T¶W� kQIR� Xi OEOÒR gQIiVIXI XS¾X[R�
 /iVOLN }N Q~KEVSR OEXEF�QIREM�   OIR �TERXEN
 ¤ WÄN �� P¾OSYN TSM�WIXEM �� P~SRXEN�
 Sj O~R Sg Q~KE HÒQE JYP�WWSMQIRi

 Несчастные, куда идти? Зачем вы стремитесь к несчастьям?
 В покои Кирки сойти, которая всех вас
 Сделает свиньями, или волками и львами,
 Чтобы ей сторожили жилище…

(10, 431–432).

 Здесь важно значение глагола OEXEF�QIREM. В «Одиссее» он употреб-
ляется в прямом пространственном смысле – «сходить вниз», «спу-
скаться»

 10, 558 = 11, 63 – Эльпенор забывает спуститься с крыши;
 18, 206 – Пенелопа спускается из спальни = 23, 85 = 1, 330;
 23, 20 – Пенелопа просит Эвриклею спуститься из ее спальни в зал;
 11, 523 – Одиссей о Неоптолеме, который «спустился» с коня;
 2, 337 – Телемах спускается в кладовые дворца = 15, 99 (о Менелае);
 10, 107 – дочь лестригона Антифата «спускается» из города к источ-

нику;
 24, 203 – Одиссей и спутники «спускаются» из города;
 два последних контекста не выпадают из общего правила, ведь город 

всегда стоит на возвышении.
 23, 252 – Одиссей спускается в «дом» Аида.
 Правда, в самом начале XX в. была попытка интерпретировать зна-

чение глаголов �REFEiRIMR // OEXEFEiRIMR у Гомера в «горизонталь-
ном» смысле – не «подниматься/спускаться», а «выходить/входить» 
(прежде всего применительно к пространственным отношениям вну-
три дома). Эта интерпретация не выдерживает критики в свете ар-
хеологических данных. Ведь не только дворцовые сооружения, но и 
дома микенской эпохи были многоуровневыми, с подвальными и по-
луподвальными помещениями, и в контексте такого дома простран-



178

О.Л. Левинская

ственные перемещения в доме Одиссея, обозначенные интересующи-
ми нас глаголами, самым естественным образом воспринимаются как 
«подъемы» и «спуски».

 Употребление глагола OEXEF�QIREM в речи Эврилоха кажется исследо-
вателям в высшей степени странным. Действительно, если Q~ KEVSR 
обозначает здесь дом, жилище Кирки в целом (такие метонимические 
употребления для слова Q~KEVSR часты в «Одиссее», см., например, 
1, 276, 415 и т. д.), то почему к ее дому нужно спускаться, если го-
ворящий находится на берегу, а жилище Кирки – в глубине острова? 
Даже если учесть послегомеровское употребление OEXEFEiRIMR, то в 
таких случаях глагол обозначает, наоборот, движение из глубины ма-
терика или из города к морю. Если же Q~KEVSR здесь не троп и обо-
значает главную, центральную, часть дома, «зал», то слова Эврилоха 
еще менее понятны – в мегарон у Гомера, как показывают остальные 
контексты, спускаются только из внутренних помещений.

 Как объяснить явное отклонение в употреблении глагола от обще-
гомеровской нормы? Д. Грей предположила в свое время, что таким 
способом поэт «подчеркивает глубину опасности, как если бы Кирка 
и смерть бессознательно отождествлялись… Но это не то объясне-
ние, для которого можно найти параллели или доводы» (Gray D. 
Houses in the Odyssey // CQ. 1955. 49. P. 6). В дальнейшем я поста-
раюсь показать, что применительно к спутникам Одиссея речь идет 
именно о пространственном, а не образном спуске.

14 Так же устроены рассказы о лотофагах, лестригонах и быках Гелиоса. 
Смена повествовательской позиции во всех случаях мотивирована сю-
жетом (в случае с лотофагами и лестригонами Одиссей отправляет на 
разведку своих спутников, а в случае с быками Гелиоса он засыпает).

15 A Commentary on Homer`s Odyssey. Vol. II. Books IX–XVI / A. Heubeck, 
S. West, A. Hoekstra et. al. Oxford, 1990. P. 55.

16 ст. 252 = 10:
 IÅVSR H�}R F�WW:WM XIXYKQ~RE HÌQEXE /iVOLN //
 I¿VSQIR }R F�WW:WM XIXYKQ~RE HÌQEXE OEP�

ст. 253 = 211:
 [\IWXSoWMR P�IWWM, TIVMWO~TX. }Rl GÌV.] //
 \IWXSoWMR P�IWWM, TIVMWO~TX. }Rl GÌV.
 Строка 253 отсутствует в большей части рукописей и у Евстафия.
 ст. 254~ 221–222:
 �RUE H~ XMN Q~KER gWX¹R }TSMGSQ~RL PiK� �IMHIR //
 /iVOLN H� �RHSR �OSYSR �IMHS¾WLN µTl OEP±
 gWX¹R }TSMGSQ~RLN Q~KER �QFVSXSR



179

Одиссей на празднике Фесмофорий

 ст. 255 = 228–229:
 ¤ UI¹N �� KYR�� XSl H� }JU~KKSRXS OEPIÄRXIN //
 ¤ UI¹N �� KYR�� �PP� JUIKKÌQIUE U�WWSR.
  ÐN �V� }JÌRLWIR� XSl H� }JU~KKSRXS OEPIÄRXIN�

 ст. 256–257 = 230–231:
 � H� Eq]� }\IPUSÄWE U¾VEN Îr\I JEIMR�N
 OEl O�PIM� Sg H� �QE T�RXIN �rHVIi:WMR �TSRXS //
 ��� H� Eq]� }\IPUSÄWE U¾VEN Îr\I JEIMR�N
 OEl O�PIM� Sg H� �QE T�RXIN �rHVIi:WMR �TSRXS

 ст. 258 = 232:
 E½X�V }KÏR ¼T~QIMRE� µrW�QIRSN H¶PSR IqREM //
 )½V¾PSGSN H� ¼T~QIMRIR� µsWEXS K�V H¶PSR IqREM
17 Заметим, что в рассказе Эврилоха и совпадающей с ним части рас-

сказа Х на 11 строк приходится 6 формул или их вариаций:
 IÅVSR H� }R F�WW:WM XIXYKQ~RE HÌQEXE /iVOLN

 Это любопытная, учитывающая, возможно, созвучие начальных SÀ VI�
SN/IÅVSR вариация обычной для контекста «Илиады» формулы SÀVI SN 
}R F�WW:N (4 р.) (Ил. 3, 34; 14, 397; 16, 634, 766); ср. 11, 87 – SÀVISN }R 
F�WW:WMR�

 \IWXSoWMR P�IWWM
 Это также вариация: ср. }Tl \IWXSoWM PiUSMN/}Tl \IWXSoWM PiUSMWMR 

(3 р.) (Ил. 18, 504; Од. 3, 406; 8, 6) (эта формула достаточно гибкая 
для того, чтобы использоваться в разных метрических позициях) и 
�YXSoWMR P�IWWM/TYORSoWMR P�IWWM (3 р.) (Од. 6, 267; 14, 10; Ил. 24, 798).

 TIVMWO~TX. }Rl GÌV. (2 р.) (Од. 1, 426; 14, 6)
 �WXER H' }R TVSU¾VSMWM (4 р.) (Од. 7, 4; 8, 304, 325; 16, 12)
 �IMHS¾WLN µTl OEP± (3 р.) (Ил. 1, 604; Од. 5, 61; 24, 60)
 U¾VEN Îr\I JEIMR�N (1 р.) (Од. 21, 45)
18 ст. 310 = 220
 �WXLR H� IhRl U¾V:WM UI�N OEPPMTPSO�QSMS //
 �WXER H� }R TVSU¾VSMWM UI�N OEPPMTPSO�QSMS�

 ст. 311~229 = 255 (Euril)
 �RUE WX�N }F¶LWE, UI� H~ QIY �OPYIR E½H¥N //
 ÐN �V� }JÌRLWIR� XSl H� }JU~KKSRXS OEPIÄRXIN //
 ¤ UI¹N �� KYR�� XSl H� }JU~KKSRXS OEPIÄRXIN�

 ст. 312 = 230 = 256 (Euril.)
 � H� Eq]� }\IPUSÄWE U¾VEN Îr\I JEIMR�N //
 � H� Eq]� }\IPUSÄWE U¾VEN Îr\I JEIMR�N //
 � H� Eq]� }\IPUSÄWE U¾VEN Îr\I JEIMR�N



180

О.Л. Левинская

 ст. 313 = 231 = 257 (Euril)
 OEl O�PIM� E½X�V }KÏR |T¶QLR �OEG�QIRSN §XSV //
 OEl O�PIM� Sg H� �QE T�RXIN �rHVIi:WMR �TSRXS //
 OEl O�PIM� Sg H� �QE T�RXIN �rHVIi:WMR �TSRXS�

 ст. 314 = 233
 IpWI H~ Q� IhWEKEKSÄWE }Tl UV¶RSY �VKYVS�PSY //
 IpWIR H� IhWEKEKSÄWE OEX� OPMWQS¾N XI UV¶RSYN XI

 ст. 316–317~234–236
 XIÄGI H~ QSM OYOIÒ GVYW~. H~TZ� ¸JVE TiSMQM�
 }R H~ XI J�VQEOSR ¦OI� OEO� JVSR~SYW� }Rl UYQÝ //
 }R H~ WJMR XYV¶R XI OEl �PJMXE OEl Q~PM GP[V¹R
 SkR. 4VEQRIi. }O¾OE� �R~QMWKI H� WiX.
 J�VQEOE P¾KV�� jRE T�KGY PEUSiEXS TEXViHSN EkLN�

 10, 318–319 = 237–238
 E½X�V }TIl HÒO~R XI OEl �OTMSR S½H~ Q� �UIP\I�
 ��FH. TITPLKYoE �TSN X� �JEX� �O X� µR¶QE^IR //
 E½X�V }TIl HÒO~R XI OEl �OTMSR� E½XiO� �TIMXE
 ��FH. TITPLKYoE OEX� WYJISoWMR }~VKRY

 Формулы в этой части рассказа:
 OEX� OPMWQS¾N XI UV¶RSYN XI (7 р.) (Од. 1, 145; 3, 389; 15, 134; 17, 86, 

179; 20, 249; 24, 385).
 TEXViHSN EkLN (8 р.) (Од. 1, 75, 203; 4, 262, 521; 18, 145; 19, 301; 23, 

353; 24, 290).
 ��FH. TITPLKYoE (2 р.) (Од. 10, 319; 16, 456).
19 ст. 293 ~ 238; ст. 294–295 = 321–2; ст. 299–300 = 343–344; ст. 301 = 341: 

ср. ст. 298~385; 387.
10 Page D. Folktales in Homer`s Odyssey. Cambridge, Mass., 1973 (да-

лее – Page). P. 57.
11 Ibid. P. 69.
12 Ibid. P. 57.
13 Anderson G. Greek and Roman Folklore: A Handbook. Westport, Conn., 

2006. P. 67 (далее – Anderson).
14 1~RXSVM IhHSQ~RL �Q�R H~QEN �H� OEl E½H�R
 OEi QMR J[R�WEW' �TIE TXIV¶IRXE TVSWL¾HE (5 p.) (Од. 2, 268, 401;  
 22, 206; 24, 503, 548)
 S½ Q~R ULR OIiRLN KI GIVIi[R IÀGSQEM IqREM,
 S½ H~QEN S½H� JY�R, }TIl SÀ T[N S½H� �SMOI
 URLX�N �UER�X:WM H~QEN OEl IqHSN }Vi^IMR (3 p.) (Од. 5, 211–3; 7, 210; 
 14, 177)



181

Одиссей на празднике Фесмофорий

 2EYFSPiHLN, ºN �VMWXSN �LR IqH¶N XI H~QEN XI
 T�RX[R *EM�O[R QIX' �Q¾QSRE 0ESH�QERXE (5 p.) (Од. 8, 116; 11, 469; 
 18, 251; 19, 124; 24, 17)
 Ср. 5, 212 S½ H~QEN S½H� JY�R
      16, 174 U¥O' �QJl WX�UIWJM, H~QEN H' ÎJIPPI OEl  FLR
      19, 381 ÊN WÁ H~QEN J[R�R XI T¶HEN X' �3HYW¥r �SMOEN
15 Kraft H. Vergleichende Untersuchungen zu Homer und Hesiod. Göttingen, 

1963, P. 41–2; Commentary. P. 57.
16 Ibid. P. 41–42; Commentary, ibid.
17 Nilsson M. Griechische Feste von religiöser Bedeutung. Leipzig, 1906. 

S. 313–325; Geschichte der Griechischen Religion. München, 1992 (да-
лее – GGR). S. 456–466; Simon E. Festivals of At tica; an Archeological 
Commentary. Madison, 1983 (да лее – Simon). P. 17; Harrison J. Prole-
gomena to the Study of Greek Religion. Cambridge, 1991 (далее – Har-
rison). P. 120.

18 Simon. P. 18.
19 Tsanetou A. Something to Do with Demeter: Ritual and Performance 

in Aristophanes` Women at the Thesmophoria // AJPh. 2002 (далее – 
Tsanetou). Vol. 123 (3). P. 331, n. 4.

20 Schol. Ar. Thesm. 78; 585; Harrison. P. 121; Simon. P. 18; Tsanetou. P. 332, 
Table 1.

21 Thompson H.A. Pnyx and Thesmophorion // Hesperia. 1936. 5 (далее – 
Thompson); Simon. P. 18, n. 5.

22 Clinton K. Sacrifi ce at the Eleusinian Mysteries // Early Greek Cult 
Practice / Ed. R. Hägg, N. Marinatos, G. Nordquist. Stockholm, 1988. 
P. 78–79; Evans N. Sanctuaries, sacrifi ces and the Eleusinian mysteries // 
Numen. 2002. Vol. 49 (3). P. 248, n. 50 (далее – Evans).

23 Аристофан. Фесмофориазусы, 624, 658 и схолии ad loc.
24 Aelianus. De natura animalium IX 26; Harrison. P. 130.
25 Плутарх. Об Исиде и Осирисе, 69; Harrison. P. 126–128; Tsanetou. 

P. 333, n. 10.
26 Плутарх. Греческие вопросы, 31; Лукиан. Александр, 50; Harrison. 

P. 130; Tsanetou, ibid.
27 LSJ, v. l.
28 Nilsson. GGR. P. 465.
29 Deubner L. Attische Feste. Berlin, 1932. S. 40–44; 50–51; Nilsson. GGR. 

P. 463; Parke H. Festivals of the Athenians. Ithaca, 1977 (далее – Parke). 
P. 83; Simon. P. 19; cf.: Thompson. P. 188.

30 Перевод мой. – О.Л.
31 Deubner L. Op. cit. P. 44 sq.; Nilsson. GGR. P. 464; Нильссон М. Гре че-

ская народная религия. СПб., 1998. С. 34–36; Parke. P. 83; Simon. P. 19.



182

О.Л. Левинская

32 Термин QIKEVi^SRXIN, употребленный Клементом, труден для перево-
да. В связи с Фесмофориями употреблен только у Клемента – по-види-
мому, в сложном значении «приносить в жертву в мегаронах» – см. об 
этом: Burkert W., Raffan J.  Greek Religion. Cambridge, Mass., 1987 
(далее – Burkert). P. 243, 442; Blundell S., Williamson M. The Sacred and 
the Feminine in Ancient Greece. London; New York, 1998. P. 157.

33 Перевод мой. – О.Л.
34 Parke. P. 56–62; Simon. P. 22–24.
35 Simon. P. 39–46.
36 Nilsson. GGR. P. 465; Нильссон М. Указ. соч. C.36; Parke. P. 83; Simon. 

P. 21–22.
37 У Павсания этот обряд упоминается вне связи с Фесмофориями: сви-

ней сбрасывали в «мегароны» в Беотии, в святилище Деметры и Ко-
ры, рядом с городом, название которого, «Потнии», восходит к обще-
му эпитету этих богинь – «Владычицы» (9.8.1).

38 Parke. P. 159.
39 Parke. P. 159; Simon. P. 19.
40 Simon. P. 19.
41 Cр. выше. С. 167.
42 Parke. P. 83.
43 Телестерионом принято именовать главное сооружение святилища – 

храм, в котором, по всей видимости, происходило посвящение в таин-
ства. Это здание отождествляется по меньшей мере с VIII в. до н. э., 
несмотря на многократные перестройки с тенденцией к расширению, 
оно сохраняло неизменными некоторые особенности своей архитек-
туры. Во-первых, Телестерион всегда был отгорожен от остальной 
части святилища сплошной стеной. Во-вторых, он всегда стоял на ис-
кусственном возвышении. В-третьих, Телестерион всегда включал в 
себя меньшее по размеру (3х12 м) помещение, которое большинство 
археологов называют Анакторон. В VI в. до н. э. Телестерион – это 
почти квадратное (25 х 27 м), крытое здание, в северо-западной части 
Анакторон.

44 Clinton K. Op. cit. P. 73, 76; Evans. P. 241 sq.
45 Bookidis N., Stroud R.S. The Sanctuary of Demeter and Kore: topogra-

phy and architecture // Corinth.Vol. XVIII. Pt. III. American School of 
Classical Studies at Athens. Princeton, NJ., 1997. P. 72.

46 Burkert W., Raffan J. Greek Religion: archaic and classical. Cambridge, 
Mass., 1987. P. 243.

47 Подробнее об этом: Левинская О.Л. Указ. соч. С. 76 сл.
48 Clinton K. Op. cit. P. 78–79; Clinton K.The Sanctuary of Demeter and 

Kore at Eleusis // Greek Sanctuaries: New Approaches / Ed. N. Marinatos, 
R. Hägg. London; New York, 1993; Evans. P. 242, n. 33.



Одиссей на празднике Фесмофорий

49 Об истории с Киркой как одной из фольклорных историй, усвоенных 
эпосом, см.: Page. P. 57 sq.; Hansen W. Homer and the Folktale // A New 
Companion to Homer / Ed. I. Morris, B. Powell. Leiden, 1997; Anderson. 
2006. P. 67.

50 Перевод мой. – О.Л.
51 Речь идет о так называемом Мегароне В. Это четырехугольное соору-

жение, располагающееся под «Телестерионом» времени Писистрата. 
Наиболее ранней является часть стены позднего среднеэлладского 
периода (XX–XVII вв. до н. э.). О функциях этого сооружения архео-
логи, начиная с Куруниотиса, спорили много. Сам Куруниотис, а за 
ним и Милонас, полагали, что это храм Деметры микенского времени 
и даже, возможно, древнейший телестерион (помещение для посвяще-
ния в таинства). Таким образом, греческие археологи предполагали, 
что культ Деметры появился еще в эпоху поздней бронзы. Более того, 
и Куруниотис, и Милонас развивали концепцию непрерывно сти этого 
культа с микенской эпохи вплоть до эпохи архаики. В по следнее вре-
мя к этой концепции исследователи относятся скептически, указывая 
на недостаточную ее доказуемость (Cosmopoulos M. Mycenaean reli-
gion at Eleusis // Greek Mysteries. The Archeology and Ritual of An cient 
Greek Secret Cults / Ed. M.B. Cosmopoulos. London; New York, 2003. 
P. 1–24).

52 Jost M. Mystery Cults in Arcadia // Greek Mysteries… P. 143–168; Jost M. 
Sanctuaires et cultes d’Arcadie. Paris, 1985; Kahil L. L’Artemis de Brau-
ron; Rites et Mystere // Antike Kunst. 1977 (20).

53 Page. P. 69; Anderson. P. 67.
54 Курсив мой. – О.Л.
55 Лондон, Британский музей 1906. 12–15.1.
56 Ashmole B. Kalligeneia and Hieros Arotos // JHS. 1946. Vol. 66. P. 8–10; 

Connelly J.B. Portrait of a Priestess. Women and Ritual in Ancient Greece. 
Princeton, 2007. P. 66–67.

57  Burkert. P. 245.




