
14

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Теория и методология
 
 
Альберт А. Саркисьянц
Национальный исследовательский университет «Высшая школа 
экономики», Москва, Россия

Место события: устройство 
политического у Жака Рансьера

В статье исследуется концепция Жака Рансьера, рассматривающего 
политику как событие и процесс. Автор совершает попытку встроить 
подход Рансьера в широкие теоретические рамки политической фило-
софии с целью проследить его генеалогию и выявить инновационные 
аспекты. Для этого рассматриваются идеи Ханны Арендт и Клода Ле-
фора. Через обращение к ним проясняется круг проблем, на решение 
которых претендует теория Раньсера, и ее герметичный словарь по-
лучает возможность расшифровки. Производится анализ способа кон-
цептуализации, при котором политика приобретает статус события 
и, в частности, фигуры анти-политического и ее роли в конституиро-
вании политики. Автор показывает внутренние ограничения и нор-
мативные пределы рассматриваемого толкования политики, демон-
стрируя на материале текстов самого Рансьера, что логика концепта 
требует введения дополнительных понятий и теоретических диффе-
ренциаций. Последнее не умаляет значимости изучаемой концепции, 
но, напротив, открывает возможности для дальнейшей теоретической 
работы. А именно: на базе концепции Рансьера оказывается необходи-
мым продумать, как организуется пространство политической аргу-
ментации, как производится ее язык, как сообщаются политика и по-
лиция. Автор приходит к выводу, что диссенсуальная теория Рансьера 
предполагает «нормативный горизонт», в пределах которого полити-
ческое несогласие сохраняет продуктивность и не требует разрешения 
в катастрофе. В заключении в рамках проекта Рансьера намечается 
путь к концептуализации социального порядка, который сохранял бы 
место для политического события. 

	 Саркисьянц Альберт Альбертович — ​аспирант школы по философским на-
укам, Национальный Исследовательский Университет «Высшая Школа 
Экономики». Научные интересы: политическая философия, французская 
философия XX века, этика. E-mail: sarkisyantsalb@gmail.com

	 Sarkisyants Albert Albertovich  — ​graduate student of Doctoral School of 
Philosophy at The National Research University Higher School of Economics. 
Academic interests: political philosophy, French philosophy of XX century, 
ethics. E-mail: sarkisyantsalb@gmail.com



15

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

Ключевые слова: событие, политика, полиция, несогласие, политическая 
субъективация, демократия, диссенус, сообщество, демос

Albert Sarkisyants, Higher School of Economics, Moscow, Russia
A Place of the Event: Arrangement of the Political in Theory of Jacques Rancière

This article examines the concept of politics in terms of event and process 
in the theory of Jacques Rancière. The author attempts to place it in wider 
theoretical boundaries of continental political philosophy in order to show 
its genealogy, dependence and also innovation. He appeals to such philoso-
phers as Hannah Arendt and Claude Lefort to which the theory of Rancière 
refers to: this allows us to measure the Rancière’s contribution in existing 
tradition of understanding politics as event and extraordinary moment. 
Sealed vocabulary of his theory thus receives the possibility to be decrypted 
and the circle of problems to which it pretends to be a solution appears 
more clear. The intermediate goal of this article consists in analysis of the 
way through which politics acquire a status of the event and, in particular, 
the figure of anti-political and its role in constitualization of politics. The 
author demonstrates the inner restrictions and normative limits of such 
understanding of politics and shows that the logic of Rancière’s conception 
requires the introduction some additional notions and theoretical differ-
entiations. This doesn’t understate the meaning of the theory of Jacques 
Rancière but, in the contrary, open to us new theoretical tasks: on a base 
of this conceptions we should think how the space of political argumenta-
tion organizes, how its language produces itself and how politics and police 
communicate with each other. We come to conclusion that the dissensual 
theory of Jacques Rancière suggests a “normativist horizon”, in frame of 
which politics as disagreement can be productive and not catastrophic. 

Keywords: events, politics, police disagreement, political subjectivation, 
democracy, dissensus, commutiny, demos

doi: 10.22394/2074-0492-2016-4-14-34

Вступление

Политика не есть, политика прерывает» [Chambers, 2013, p. 38] — ​
эта формулировка, звучащая в одной из многочисленных книг 

о Жаке Рансьере, схватывает ключевую черту его концепции поли-
тики. Ее оригинальность — в приписывании политике черт события 
и процесса в противоположность традиционному понимаю поли-
тики как сферы человеческих дел, выстроенных вокруг организо-
ванных форм власти. Политика в интерпретации Рансьера входит 
в мир как избыточное и исключительное событие и не является ре-
гулярной деятельностью тех, кто наделен полномочиями ею зани-
маться. «Политика по своей специфике редка. Она всегда локальна 
и случайна. Ее нынешнее затмение вполне реально» [Рансьер, 2013, 
с. 190]. 

«



16

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

Мыслить политику как событие означает, во-первых, перестать 
связывать ее с временем жизни воспроизводящего себя сообщества. 
Время события политики и время «просто» социальной жизни — ​
это разные времена. Из этого следует, что деятельность и действия, 
которые не создают нового времени события, не являются полити-
ческими. Событие политики у Рансьера также всегда есть событие 
производства нового места, не данного в существующей органи-
зации тел сообщества. Захват завода или университета рабочими 
или студентами, приостановка регулярных функций, исполняе-
мых в этих местах, использование туристического маршрута для 
митинга — ​эти примеры отсылают к событию политики, но сами 
по себе еще не являются событием. Однако пока нам достаточно 
сказать, что событие политики главным (но не исчерпывающим) 
образом состоит в навязывании сообществу новых мест и времен. 
Из этого следует, что «политика», которая не создает избыточного 
места и времени, политикой не является. Другое следствие — ​по-
литика оказывается редким явлением, которое быстро исчезает 
вместе с событием, оставляя тем не менее следы. Если мы мыслим 
политику как событие, то вопросы о ее целях и функциях, о поли-
тической сфере для нас лишены смысла. Событие политики несет 
свой имманентный телос, она не имеет функции, коль скоро воз-
никает как скандал. Мыслить политику таким образом, означа-
ет подвергать словарь политической теории и науки серьезному 
пересмотру. 

В отличие от Клода Лефора, Жана-Люка Нанси, Филиппа Лаку-
Лабарта, для которых центральным понятием политической фило-
софии было шмиттеанское понятие политического, Рансьер ставит 
в центр своих размышлений понятие политики. Удачно или нет, 
но тем самым Рансьер противопоставляет себя и традиции поли-
тической философии, и близким современникам, пытаясь занять 
новую, еще не открытую территорию мысли о политике. Имя поли-
тики оказывается оператором деконструкции западной политиче-
ской теории, и в случае Рансьера, как и некоторых других авторов, 
уместно говорить о «левом хайдеггерианстве», поскольку история 
западной философии оказывается для Рансьера историей забвения 
политики. Политика-событие противополагается онтической ре-
гулярной политике парламентских демократий. Поэтому событие 
политики у Рансьера неподотчетно, по его мысли, социологическо-
му подходу. Социология, согласно Рансьеру, мыслит уже-данными 
группами и ситуациями, предполагая разве что их развитие, тогда 
как политика изобретает такие ситуации, фигуры и субъекты, ко-
торые не могут быть предрешены в существующем порядке сооб-
щества. Анти-социологизм Рансьера мог бы быть темой отдельной 
работы. 



17

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

То, что, как правило, подразумевается под политикой в социоло-
гической и политической теории, на языке Рансьера получает имя 
полиции. Коль скоро политика производит новые место и время, то по-
лицией оказывается набор символических, эстетических и управ-
ленческих установлений, которые приводят места, времена, тела 
и имена в соответствие друг с другом. Иначе полиция, не будучи пра-
воохранительным органом, не принадлежа в качестве этого органа 
какой-либо властной группе, не являясь инструментом, «стягивает» 
пространство и время так, что места для вопрошания и спора о по-
рядке распределения этих мест и этого времени не остается. Поли-
ция соотносится с символической (и политической) организацией 
сообщества, при которой оно всюду равно самому себе: рабочий — ​это 
просто рабочий, женщина — ​это женщина, чернокожий — ​это черно-
кожий. Иначе говоря, полиция устанавливает систему тавтологий. 
Политика, напротив, как событие производства новых мест и време-
ни одновременно является событием производства других, не репре-
зентируемых, не тавтологических фигур внутри сообщества. 

Политическим — ​это понятие у Рансьера не до конца разработа-
но — ​оказывается место встречи этих двух логик: полиции и поли-
тики. Или, иными словами, это сцена их встречи. В нашей статье 
мы рассмотрим преимущества и проблемы взгляда на политику 
как на процесс и событие, и попытаемся дать ответ на вопрос: мож-
но ли помыслить политику исключительно как событие или она 
нуждается в  дополнительных «до-политических» учреждениях? 
Может ли политика быть чистым разрывом внутри данной «конфи-
гурации чувственного» или же сама эта конфигурация обеспечива-
ет ее возможность? Или проще: есть ли противоречие в философии 
Рансьера между политикой как событием и политикой как сложной 
конфигурацией установлений, дающих место этому событию? 

Мы постараемся дать целостную экспозицию проблемы, обраща-
ясь главным образом к идеям Ханны Арендт и Клода Лефора, чья по-
становка вопроса о политике оказала больше влияние на концепцию 
Рансьера. Рассматриваемый вопрос служил предметом оживленной 
дискуссии западных исследователей, однако еще не был озвучен в оте-
чественной политической философии. Его разработка позволит про-
думать специфический предмет политической философии, границы 
последней и ее соотношение с другими смежными дисциплинами. 

Политика и ее другое: Арендт и Рансьер

Политика у Рансьера, как и в теории Ханны Арендт, выступает как 
редкая специфическое действие, в понимании и практики которо-
го мы испытываем нехватку. Политика вытесняется, замещается 
другими формами совместной жизни и действия, но ее нехватка 



18

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

тем самым не восполняется. Негативные эффекты нехватки поли-
тики повсеместно дают о себе знать. Рансьер вслед за Арендт при-
знает за политикой самой по себе позитивную ценность: не одна 
политика противостоит другой, но различные формы ее отрицания 
(у Рансьера — ​археполитика, параполитика, метаполитика) проти-
востоят самой политике. Политика в качестве понятия получает 
у Рансьера оформление только при различении политики и поли-
ции, где первое — ​интенсивный способ бытия декларации о равен-
стве, а второе — ​логика производства порядка, который к равенству 
безразличен. Различие политики (как события) и полиции (как упо-
рядоченной системы отношений между частями сообщества, как 
установление различия между видимым и невидимым, голосом 
и шумом) берет свой исток в различении политики и социального 
у Арендт. Политика в обоих случаях мыслится через свое «другое», 
однако Рансьер отказывается мыслить свою преемственность, вно-
ся в различие политики и иного решающе важные для его теории 
поправки.

Несмотря на общие для обоих исследователей антисоциологиче-
ский пафос и попытку представить собственную истинность поли-
тики, Рансьер высказывается об Арендт почти всегда в критическом 
духе. Поводом для критики становится то, что Рансьер называет 
«пуризмом»: согласно его трактовке, Арендт неправомерно отделя-
ет «чистое» существо политики от несвойственных ей логик соци-
ального и экономического, заранее предписывая политике область 
свойственных ей предметов. Согласно Рансьеру, Арендт отводит для 
политики привилегированное место, закрепляет за ней узкую об-
ласть человеческих дел, доступ к которым регулируется теми, кому 
принадлежит политическая гегемония. Но не сохраняет ли Рансьер 
критикуемый «пуризм» в ином виде — ​в виде пуризма события-
процесса в противоположность полиции, которая «бедна полити-
кой»? Мы постараемся доказать, что наша гипотеза верна: Рансьер 
не избегает арендтовской логики, а лишь модифицирует ее, причем 
так, что концепт политики становится еще более проблематичным.

«Другим» политики у Ханны Арендт является социальное. Вопрос 
о месте этого понятия в политической философии Арендт подробно 
рассмотрен в работе Ханны Питкин [Pitkin, 1998]. Первое опреде-
ление социального, которое дает Питкин, не оставляет сомнения 
в том, что генеалогия понятия «полиция» у Рансьера имеет отнюдь 
не только фукианские корни: «Сущность социального лежит в клас-
сификации людей в произвольные, конвенциональные категории, 
ранжировании их через классификацию и отношение к ним в со-
ответствии с этим ранжированием» [Ibid., 1998, p. 183]. Проблема, 
по мысли Арендт, заключается не в самой классификации, коль ско-
ро она является необходимой и нормальной для любого общества 



19

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

процедурой. Более того, в статье «Размышления о событиях в Литл-
Роке» Арендт говорит, что «для общества дискриминация — ​то же 
самое, что для политического организма равенство: его важнейший 
принцип» [Арендт, 2013, с. 201]. Проблема возникает, когда «конфор-
мизм», «поведение», «дискриминация» и «ранжирование» выходят 
из своей сферы и «замещают действие (action) как собственно чело-
веческое отношение» [Arendt, 1958, p. 41]. Действие в свою очередь 
отсылает к  способности начинать: «человеческие существа, под-
черкивает она, способны прерывать причинную цепочку событий 
и процессов, вмешиваться в историю и начинать нечто новое, что 
может быть взято и передано другим» [Pitkin, 1998, p. 17]. Таким обра-
зом, Арендт рассматривает два типа отношений, модусов действия 
и поведения, свойственных различным сферам жизни. 

Социальное ставит под сомнение способность человека к новому 
началу (new beginning). Как в природе мы подчиняемся законам, 
так и в обществе мы стремимся подчиняться абстрактным нор-
мам. Само подчинение и следование законам не является пробле-
мой, равно как и то, что жизнь во многих отношениях подчинена 
необходимости. Однако, когда необходимость и норма оказывают-
ся единственным и последним, что регулирует человеческое дей-
ствие, последнее иссякает вместе со свободой. 

Социальное у Арендт также выступает в качестве обозначения 
формы совместного бытия, которая упраздняет человеческую 
множественность: «Объединенность (unitedness) многих в  един-
ство по существу антиполитично; она противостоит совместности 
(togetherness)» [Arendt, 1958, p. 214]. В объединенности как унифи-
цированности, по мысли Арендт, нет места солидарности многих, 
здесь царит упразднение дистанции и неразличимость индивидов 
в тех функциях или аффектах, которые соединяют их в единое тело. 
Поведение (behavior) — ​это отсутствие действия, и социальное — ​это 
недостаток политики там, где она может и должна быть. 

В работе «О революции» понятие социального почти не использу-
ется, но его значения (единство, гомогенность, поглощение действия 
инструментальным различием цель/средство) становятся содержа-
нием катастрофического типа политики, который легитимирует 
себя через обращение к общей воле и народному суверенитету. Эта 
политика может быть понята как «политика забвения политики». 
В этом забвении политическое действие, которое имеет собствен-
ную имманентную цель, расчленяется на техническое разделение 
цели и средства. Техническое действие замещает действие полити-
ческое и подхватывается сувереном, носителем общей воли. Общая 
воля не нуждается ни во множественности, ни в языке, и это позво-
ляет Арендт заключить, что общая воля — ​одна из фигур анти-поли-
тического, берущая свое начало из не-политического социального 



20

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

мира. Сам этот мир необходимости и иерархических регулярных 
связей не противостоит миру политическому. Политике противо-
стоит повсеместное навязывание ложных необходимостей и регу-
лярностей, распространение их на всю область человеческих дел, 
то есть экспансия одной логики на территорию другой. 

Жак Рансьер повторяет этот ход мысли: мир, в  котором уста-
навливается консенсуальная гомогенность, становится антитезой 
политики. Политика в этом мире оказывается техническим сред-
ством поддержания консенсуса, то есть оборачивается своим пол-
ным отсутствием, забвением истины политики. За якобы рацио-
нальным консенсуальным единством, по мысли Рансьера, стоит 
аффективная объединенность, в которой упраздняется политиче-
ская множественность. Производство этой множественности как 
несогласия становится для Рансьера смыслом и истоком политики. 

Несомненно, сама политика понимается Рансьером и  Арендт 
различными способами, но  представление политики через ее 
другое, через полицию и социальное, имеет важные последствия. 
В обоих случаях политика оказывается своего рода противо-миром 
для установленных способов делать и быть, для мира регулярного 
воспроизводства сообщества. «Политика — ​это конфигурация спе-
цифической тотальности, которая возникает как добавочная часть 
ко всякому коллективному телу» [Rancière, 2010, p. 79]. Цикл жизни 
сообщества и цикл политики оказываются у Рансьера и у Арендт 
если не противоположными, то по крайней мере не выводимыми 
друг из друга. 

Само по себе сообщество людей у Арендт и у Рансьера не предпо-
лагает заранее места для политики — ​создать его становится особой 
политической задачей. Место политики у Рансьера возникает в мо-
мент производства политического события, в момент отделения 
сообщества от самого себя. Это крайне важная для Рансьера мысль, 
которая отделяет его и от Арендт, и от Маркса. Для Рансьера не суще-
ствует области политических дел или особой политической сферы, 
отделенной от сферы социальной жизни. 

Субъективация и место политики

Начиная с «Урока Альтюссера» [Rancière, 2011] Рансьер трактовал 
политику как нечто, противоположное ранжированию — ​органи-
зации мест внутри общества. Еще до уточнения понятия полити-
ки Рансьер формулирует логику такого процесса, который носит 
форму события и прерывания. Потом различие этих двух логик, 
логики репрезентации и логики разрыва станет различием поли-
ции и  политики. В  исследованных нами работах этого периода 
Рансьер не делает ссылок на Арендт, однако, как показано выше, 



21

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

преемственность концептуального решения установить несложно. 
В соответствии с установленным различием Рансьер берется за но-
вое прочтение истории левой политической теории, и мишенью его 
критики становятся Маркс, Альтюссер, Бурдье. По мысли Рансьера, 
все они «заражены» полицейской логикой: такое «заражение» по-
рождает слепое пятно, которое не позволяет увидеть саму политику. 

Позже Рансьер обращается к анализу процесса политического ста-
новления у Маркса, и главной мишенью здесь, как и в случае критики 
Альтюссера, служит теоретическая процедура закрепления полити-
ческой идентичности (и равным образом — ​миссии) за предпослан-
ными ей социально-экономическими агентами. Согласно Рансьеру, 
класс у Маркса уже «инфицирован» политическим и обладает поли-
тической миссией по факту своего экономического происхождения. 
По тем же причинам класс идеологизирован, и его важная полити-
ческая операция состоит в обретении знания, способного вывести 
рабочего из идеологизированного состояния. Нужно, с одной сто-
роны, теоретическое знание (необходимо истинно помыслить свое 
место), с другой стороны, упорствовать в капиталистическом труде, 
коль скоро его освобождение возможно только через кризис капита-
лизма. Кризис есть событие, имманентное капитализму. Полити-
ческое становление рабочего имманентно развитию капитализма, 
с одной стороны, и накоплению теоретического знания, с другой. 
В этом процессе, согласно Рансьеру, главными действующими лица-
ми оказываются буржуазия, с одной стороны, и теоретик-марксист, 
поставляющий рабочему знание, с другой. «Манифест повествует 
о вере в самоубийство буржуа, так как это единственный деятель 
истории» [Rancière, 2003, p. 91]. Теория Маркса, по Рансьеру, предпо-
лагает, что политическое имманентно социальному, политическое 
насыщение субъекта происходит именно в социально-экономиче-
ских отношениях. То, что рабочим не хватает для революции, есть 
знание, производящееся в теории, причем так, что последняя может 
появиться в истинном виде также благодаря социально-экономиче-
ским процессам. В этой конструкции для политики нет иного места 
кроме как в саморазвитии социального, т.е. производстве. Рансьер же, 
будто следуя за Арендт, настаивает, что социально-экономическая 
логика не способна породить политический субъект сама по себе, «ка-
питализм способен произвести лишь сам себя» [Rancière, 2010, p. 82], 
и коммунизм не может быть следствием капитализма, но, по мыс-
ли Рансьера, лишь силой, его разделяющей. Таким образом, Рансьер 
вводит цезуру между политическим становлением (субъективацией) 
и социально-экономическим процессом порождения новых агентов. 

Марксизм в теории Рансьера получает имя метаполитики, т.е. 
дискурса о конце политики, об окончательном совпадении социаль-
ного и политического, класса и его политической манифестации. 



22

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

После этого совпадения никакая политика уже не нужна: миру до-
статочно рационального управления производством. Для марксиз-
ма политика после революции становится избыточной, немысли-
мой. Эта немыслимость политики  — ​удел не  только марксизма, 
но и либеральных демократий. 

Однако сама декларация о различии логик социально-экономи-
ческого и политического производства требует прояснения. Откуда 
в сообщество входит политика, если она нам нигде не дана, если 
социально-экономические отношения не способы произвести поли-
тическое? Ответ Рансьера мог бы звучать так: политика существует 
за счет производства специфического субъекта, чье существование 
мыслимо только внутри события. Политика «существует посред-
ством субъектов или специфических механизмов субъективации. 
<…> Под субъективацией мы будем понимать производство посред-
ством серии действий инстанции высказывания и  способности 
к нему, не опознававшихся как таковые в данном опытном поле, — 
чья идентификация, стало быть, неразрывно связана с переустрой-
ством самого опытного поля» [Рансьер, 2013, с. 63]. Политика ока-
зывается событием производства субъекта, которое само по себе 
является переустройством сообщества. Эти субъекты не  входят 
в наличный состав сообщества, логика их производства избыточ-
на в отношении социально-экономического «производства». Их не-
долгое существование состоит в том, чтобы переконфигурировать 
форму сообщества. Под формой мы вслед за Рансьером понимаем 
форму установленных и  допустимых способов репрезентации, 
которая заранее определяет, что может быть явлено в опыте, а что 
нет. Субъективацией и событием политики оказывается процесс 
введения в видимое недопустимого и нерепрезентируемого, кото-
рый нарушает порядок сообщества, всегда уже, согласно Рансьеру, 
оперирующий за счет неравенства и гегемонистского разделения 
опыта. В таком понимании политики как события субъективации 
и переустановления формы опыта сообщества теория Рансьера об-
наруживает стратегическое расхождение с Арендт (тем не менее оно 
не выходит за рамки общего хода мысли).

«Политика — ​это не специфическая сфера политической жизни, от-
дельная от других сфер, поскольку она есть действие, отделяющее целое 
сообщества от него самого. Сообщество может быть подсчитано двумя 
различными способами. Есть полицейский подсчет как подсчет суммы ча-
стей <…>; и есть политический способ подсчета их в качестве дополнения, 
прибавленного к сумме (как части тех, кто не имеет своей части…). По-
лицейский подсчет базируется на различных сферах, но политика — это 
процесс, а не сфера» [Rancière, 2010, p. 70].

Политическая сфера у Арендт есть прежде всего сфера видимо-
сти, где люди могут быть явлены в своей множественности и раз-



23

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

деленности и где человек не совпадает сам с собой как с «просто 
жизнью», воспроизводящей себя. В политической сфере он приоб-
ретает дополнительный статус, который позволяет говорить на рав-
ных со всеми другими. В политике голос гражданина отделяется 
от шума «просто жизни», встроенной в биологический цикл воспро-
изводства сообщества. 

Рансьер соглашается с Арендт в том, что политика вносит новое 
различие в регулярную жизнь индивидов и групп. Но в его случае 
речь не идет о дополнительном политическом топосе для свобод-
ных и равных. Речь об а-топическом, не-части, введение которой 
упраздняет существующее распределение видимого и невидимого, 
мест и рангов внутри сообщества. В отличие от политики Арендт 
политика как процесс у Рансьера размывает границы конфигура-
ции социального опыта, а не добавляется к «телу» сообщества как 
парадоксальная, но все же его часть. Политика оспаривает необхо-
димость1, которая якобы определяет порядок сообщества. В этом 
смысле политика в  теории Рансьера избыточна, несовместима 
с установленными формами опыта и репрезентации. Она всякий 
раз ставит под вопрос существующие способы разделения целого. 
Дополнительности сферы политики у Арендт противостоит избы-
точность политики как процесса у Рансьера. В различии дополни-
тельности и избыточности мы находим главное расхождение двух 
авторов. Рансьер отказывает политике в собственной онтологии, 
но сохраняет за ней специфическую «чистоту» процесса-события. 

Не сам субъект обретает политический статус и входит в поли-
тику, но становление-субъектом и есть политическое производство 
как таковое. Субъективация, индивид, субъект — ​эти понятия Ран-
сьер заимствует из словаря Фуко. Однако их значение смещается: 
субъективация у Рансьера означает не историческое производство 
властными отношениями того, кто говорит «Я» и участвует в этих 
отношениях. Напротив, субъективация — ​это всякий раз разрыв 
и прерывание существующих форм репрезентации опыта. Инте-
ресно, что Фуко в беседе с Рансьером обозначает тех, кто уклоняется 
от отношений власти, словом «чернь» (la plèbe): «нет такой социоло-
гической категории, как „чернь“. Однако же всегда в общественном 
теле, в классах, в группах, в самих индивидах есть нечто такое, что 

1	 Здесь следовало бы отметить различное толкование необходимого у Рансье-
ра и Арендт. У Арендт необходимое относится к тому, что требуется сообще-
ству для своего выживания: этот «слой» не относится к политике. Рансьер 
не рассматривает этот уровень, для него любой социальный порядок случа-
ен, и потому все или почти все внутри него может быть поставлено под во-
прос. Таким образом, необходимость не выделяется в некую сферу жизни, 
а не-необходимость признается лежащей в основании всякого общества. 



24

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

некоторым образом ускользает от отношений власти, <…> а пред-
ставляющее собой центробежное движение, противоположную 
силу, просвет. <…> это то, что на всякое наступление власти откли-
кается движением, направленным на то, чтобы от нее освободиться, 
а, следовательно, это то, что мотивирует совершенно новое развитие 
сетей власти» [Фуко, 2002, с. 306–307]. Плебс или чернь не представля-
ет собой класс, но — ​отклонение от социологически данного класса. 
Не преувеличивая важности этой мысли Фуко для Рансьера, допу-
стимо тем не менее сказать, что в размышлениях о субъективации 
и событии политики как об отклонении от позитивной данности 
частей сообщества Рансьер во многом обязан Фуко. Сопротивление 
и уклонение для Рансьера становятся главными составляющими 
политики. Рансьер, однако, не рассматривает «новое развитие сетей 
власти» в процессе активизации той части субъекта, которая выступа-
ет у Фуко под именем черни, но всматривается в сам процесс, который 
получает имя политики. 

Однако пока остается совершенно неясным, что позволяет поли-
тике как событию и процессу иметь место. Мы должны вернуться 
к намеченному во введении вопросу: нуждается ли событие поли-
тики в чем-то помимо самого себя, в чем-то «до-политическом»? Воз-
можно ли абсолютно отделить политику-событие от организации 
(политической) сборки, внутри которой она возникает? «Пуризм» 
политики-события вызывает ряд проблем и противоречий, нару-
шая связность рансьеровской теории. 

Рансьер высказывает мысль, что политика, которая не занимает 
никакого места в сообществе и не является его сферой, тем не ме-
нее оперирует за счет виртуального места, которое вмещает больше 
частей, чем содержит эмпирическое сообщество. Речь идет о допол-
нительном измерении или ином способе учета частей сообщества. 
Внедрение этой части или меры внутрь данного разделения опы-
та приводит к становлению субъектов политики, не являющихся 
больше просто индивидами — ​членами регулярного сообщества. 
Эту часть Рансьер также называет сферой: «Политике есть место с тех 
пор, как существует сфера видимости субъекта „народ“, которому свой-
ственно отличаться от самого себя» [Рансьер, 2013, с. 120] (во фран-
цузском оригинале: la sphere d’apparence d’un sujet peuple). Это требо-
вание — ​должна существовать сфера видимости — ​кажется на первый 
взгляд противоречивым на фоне анти-арендтианского противопо-
ставления процесса и сферы. Но эта сфера не есть особое простран-
ство, где свободные и равные могли бы встретиться и вступить в по-
литическую дискуссию. 

Кляйтон Крокетт, рассматривая теорию популизма Лаклау, со-
здает концептуальную фигуру, близкую к тому, что Рансьер пони-
мает под «сферой видимости народа»: «Политическая операция par 



25

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

excellence всегда стремится быть конституированием народа. Это 
происходит тогда, когда эквивалентная цепочка элементов кон-
денсируется и выражается сингулярным элементом. Цепочка фор-
мируется и делается возможной средствами пустого означающе-
го. Пустое означающее функционирует как то, что Лакан называет 
объектом а <…> Объект а „репрезентирует“ утраченное, что не может 
быть репрезентируемо. <…> Изобретение народа — это событие, про-
изводство события» [Crockett, 2013, p. 182].

Пустое означающее «народ», «пролетарий» у Рансьера делает воз-
можным выступление нерепрезентируемого, «кого угодно», того, 
что вообще не может существовать в рамках учета позитивных или 
реальных частей. Событие «красного мая» 1968 года, послужившее 
основанием для размежевания Рансьера со своим учителем Аль-
тюссером, и оказалось для Рансьера событием демонстрации невоз-
можных частей, нерепрезентируемого — ​рабочих, которых больше 
не представлял профсоюз, студентов и интеллектуалов, которые 
больше не могли говорить за других. 

Политическое имя не репрезентирует группу индивидов, но спо-
собно инициировать события определенного рода: «Народ есть 
первая из этих разъединяющих сообщество с самим собой множе-
ственностей, первая запись субъекта и сферы видимости субъекта, 
поверх которой другие способы субъективации предлагают впи-
сывать других „существующих“, других субъектов политическо-
го спора. Способ субъективации не создает субъектов ex nihilo. Он 
создает их, преобразуя идентичности, получившие определение 
в естественном порядке распределения функций и мест, в инстан-
ции опыта спора» [Рансьер, 2013, с. 63–64]. В другом тексте Рансьер 
говорит о записи «эгалитарного события», ссылаясь на которую, 
можно возобновить политику как спор о «причастности непричаст-
ных» [Рансьер, 2006, с. 150]. Выходит, событие политики случается 
в качестве воспроизводства некого прецедента, зафиксированного в по-
литически значимых для сообщества текстах — ​например, консти-
туции. Речь о неком «первичном согласии», которое «состояло в том, 
чтобы утвердить, что запись равенства в форме „равенства человека 
и гражданина“ перед законом определяет сферу общности и пуб-
личности, включающую трудовые „дела“ и  определяющую про-
странство своего действия в зависимости от публичной дискуссии 
между особыми субъектами» [Рансьер, 2013, с. 84]. В том же отрывке 
из «Несогласия» говорится также, что нужно обоюдное признание 
того, что «общий мир существует», для несогласия как процесса по-
литической субъективации. Политическая аргументация ведется 
исходя из принятой предпосылки, что есть общий мир, по поводу 
которого можно спорить, и этот общий мир всегда возникает как 
мир спорный. 



26

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

Мы обнаруживаем ряд предпосылок события политики. Их су-
ществование предполагает некоторые установления, возникшие 
в результате пра-событий, место которых в теории Рансьера не про-
ясняется. Эти установление таковы:

•	 сфера видимости субъекта;
•	 декларация равенства, на которую можно ссылаться в поли-

тическом споре как на прецедент;
•	 пространство, где спор о причастности к сообществу может 

иметь место;
•	 политические означающие, общие для всех сторон спора, 

по поводу которых случается несогласие. 
Таким образом, чтобы случилась политика как процесс субъекти-

вации, недостаточно простого полагания политики как события-раз-
рыва и полиции как учрежденного порядка. Политика не начинает 
ex nihilo и не является простой поляризацией врагов и друзей, вокруг 
которой складываются антагонистичские единства. Выслушивание 
аргументации предполагает некоторое подобие единства. Отсюда 
в свою очередь следует, что между различными режимами есть ка-
чественные политические различия, и имя полиции не учитывает 
их специфику. Рансьер сам намекает на это: «Полиция может быть 
лучше или хуже, причем лучшей окажется <…> та, которую взломы 
со стороны логики равенства чаще отторгают от „естественной“ логи-
ки. Полиция может приносить всевозможную пользу, и одна полиция 
может быть бесконечно предпочтительней другой» [Рансьер, 2013, 
с. 51]. Но квалифицирует ли Рансьер это различие как собственно 
политическое, конститутивное для события политики? Он явным 
образом этого не делает, что бросает тень на жизнеспособность и тео-
ретическую точность различия между полицией и политикой.

Теория Рансьера не дает ответа на вопросы, как устанавливаются поли-
тические имена, образующие сферу, как они сохраняют свою силу и место 
в режиме полиции, как устанавливается форма аргумента о равенстве, 
которую бы приняла другая сторона? Политика оказывается не просто 
процессом, но предполагает некую сферу, которая задается именем, 
где возможна встреча и несогласие по поводу существующего учета 
и распределения частей. Критика Рансьером Арендт обнаруживает 
свои пределы: мы не можем обойтись без концептуального осмыс-
ления установлений, которые делают возможной процедуру поли-
тического несогласия и предотвращают ее от регрессии к «экзистен-
циальному противостоянию». 

Режим демократии. Клод Лефор и Жак Рансьер 

Рассмотрим, при помощи каких теоретических инструментов кон-
цепт политики как события мог бы упрочить свои философские ос-



27

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

нования. Для этого мы обратимся к идеям Клода Лефора, который 
осмысливал политику внутри той же философско-политической 
логики, что и Арендт, а, значит, и Рансьер. 

Лефор, как и Рансьер вслед за ним, не отождествляет политику 
с институтами и борьбой за власть. Власть, согласно Лефору, не есть 
то, что передается от одного другому, не есть политическая вещь 
по преимуществу. Власть неотделима от собственной репрезента-
ции, от символического, которое имеет материальные эффекты. 
Подлинная символическая трансформация или, иначе, подлинная 
политическая трансформация (например, Французская революция) 
предполагает «появление новой идеи времени, нового разделения 
прошлого и будущего, истины и лжи, видимого и невидимого, ре-
ального и воображаемого» [Lefort, 1988, p. 93]. Политическое событие, 
которым конститурированы современные общества, заключается 
в устранении трансцендентного истока, воплощенного в божествен-
ном месте короля. В результате происходит интериоризация обще-
ством «абсолютно внешнего». Внешнее, помещенное теперь внутрь 
общества, порождает символико-политический аффект: постоян-
ную неуверенность общества в своей целостности. На месте, где 
некогда располагалось тело короля, отныне зияет пустота, которую 
демократическое общество не в силах восполнить без регресса к то-
талитаризму. Тоталитаризм, по мысли Лефора, вписан в саму логи-
ку демократии: он оказывается следствием неспособности общества 
справиться с отсутствием собственного основания. Поддержание 
демократии оказывается связанным с регулярным «разыгрывани-
ем» единства и несовпадения общества. 

Террор и тоталитаризм «связаны с попыткой воплотить феномен 
„народного единства“ на уровне реального» [Flynn, 2005, p. 137]. На-
против, при демократии народ никогда не завершается в Народе-
как-Единстве, однако оказывается возможным периодическое ра-
зыгрывание единства в форме конфликта. Это разыгрывание имеет 
место, если все члены сообщества признают, что всякое воплощение 
народа случайно и неокончательно, что само означающее «народ» 
и место власти, которое он занимает, пусто. Это отклонение народа 
от своего единства обозначается Лефором через различие реального 
и символического, где реальность народа постоянно откладывается 
до бесконечности. Недостижимое единство народа оказывается ис-
точником демократической легитимности. 

Политика в такой концепции оказывается практикой фундамен-
тального разрыва и несовпадения, которые лежат в «основании» об-
щества. Она оказывается и деятельностью, и сценой, где этот разрыв 
становится видимым. Политика возможна не во всяком обществе, 
а лишь там, где конфликт признан в качестве такого, а место вла-
сти — ​пусто. Демократия, по мысли Лефора, есть порождение специ-



28

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

фического отсутствия или пустого места, la lieu vide, вносящего разде-
ление в позитивный, или онтический, порядок распределения мест. 
Политика осуществляется на сцене, разомкнутой демократией.

Политика оказывается практикой, в которой разыгрывается по-
стулат об отсутствующем основании социального и пустая свобода 
кого угодно. Социальное утрачивает единство составляющих его ча-
стей, поскольку пустая свобода народа ставит под вопрос меру, в со-
ответствии с которой эти части произведены: мера отталкивается 
от целесообразности целого, тогда как пустая свобода целесообраз-
ности не знает. Тоталитаризм в теории Лефора совершает ту же опе-
рацию, что и полиция в теории Рансьера. Тоталитаризм, согласно 
Лефору, является деформацией демократии, в ходе которой «пустое 
место власти» получает «абсолютно достоверный» исток: реальность 
нации, класса или расы. Тоталитаризм упраздняет различие народа 
как принципа и народа как реального. Полиция у Рансьера совер-
шает замыкание того же рода: пустая свобода виртуального демоса 
вытесняется реальным, под которым у Рансьера понимается уста-
новление позитивных, т.е. закрепленных в соответствии с резонами 
целого, частей социального. В обоих случаях, в теории Рансьера и Ле-
фора, политикой оказывается размыкание этих реальных единств: 
событие политики является добавлением невозможного, виртуаль-
ного места к телу сообщества. Это добавление осуществляется как 
надрез. Следующая мысль Рансьера исходит именно из этого про-
тивопоставления реального народа и народа как принципа пустой 
свободы: «Демос вполне может быть не чем иным, как движением, посред-
ством которого множественное отрывается от участи тяготения, увле-
кающей его и превращающей в охлос, при непреложности его инкорпорации 
в образ целого. <…> В обществе имеется демократия постольку, поскольку 
демос в нем существует как сила разделения охлоса» [Рансьер, 2006, c. 58].

Охлос есть состояние сообщества, форма бытия-вместе, анало-
гичная объединенности (unitedness) у Арендт. Охлос является «стра-
стью исключающего Единого — ужасающим скопищем испыты-
вающих ужас людей» [Там же, c. 153]. Режим полиции игнорирует 
различие демоса и охлоса. 

Политика, по Рансьеру, производит не-идентичность двух наро-
дов (демоса и охлоса), однако делает ли политика это различие по-
стоянным? Не исчезает ли оно с угасанием события? Похоже, что 
мы должны ответить утвердительно. Для Лефора же, напротив, эта 
не-идентичность или различие не просто случаются время от вре-
мени, но  устанавливаются. Установление этой не-идентичности 
возможно только в демократическом режиме. Можно ли сказать, 
что Рансьер заимствует схему Лефора? Лишь в некотором смысле. 
С одной стороны, он неявно отсылает к некоему перво-событию, 
которое учредило эгалитарную запись и создало сферу видимости 



29

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

народа. Но Рансьер не проводит концептуального различия между 
установлением и пере-установлением. Всякая политика есть собы-
тие, пере-конфигурация чувственного, и между событиями нет ка-
чественных различий, которые усматривает Лефор. 

Ключевой вопрос Лефора  — ​«какова природа различия между 
формами общества?», т.е. вопрос о символическом диспозитиве об-
ществ, Рансьер обходит стороной. Согласно Лефору, перво-событие 
демократической революции устанавливает общество, разомкну-
тое для дальнейшей практики подвешивания собственных установ-
лений. Равенство Рансьера также осуществляет это подвешивание: 
«Генетивный принцип равенства <…> вводит фундаментальную 
неопределенность в социальные отношения, что порождает, по вы-
ражению Лефора, современное „рассеивание маркеров определен-
ности“» [Plot, 2014, p. 132]. Однако, по мысли Лефора, чтобы иметь по-
следствия, это равенство сперва должно быть учреждено, признано 
и вписано в символический порядок. Общества, где эта запись име-
ет место, и общества, где запись места не имеет, обнаруживают ра-
дикальное политическое различие. Так ли это для Рансьера? Может 
ли некоторая форма опыта и порядок репрезентаций, установлен-
ный в обществе и обозначаемый Рансьером понятием «разделения 
чувственного», обнаруживать место для политики, устанавливая 
запись о равенстве?

Если это так, то релевантен вопрос Оливера Маркхарта: «всегда ли 
разделение чувственного принадлежит к полицейскому порядку?» 
[Marchart, 2011, p. 132]. Есть ли диссенсуальное, политическое разде-
ление чувственного? Если мы не можем рассчитывать, что однажды 
установится режим, где диссенсус сможет иметь место, а равенство 
будет политически эффективным, то какой смысл имеет крити-
ка либеральной «реалистической утопии», изгоняющей политику? 
Политика в таком случае есть лишь игра случая, и всякий режим 
к ней одинаково безразличен. Однако Рансьер постоянно говорит 
об актуальном исчезновении сферы видимости народа и политиче-
ской элиминации эгалитарной записи. Следовательно, режим, при 
котором сфера видимости народа и запись о равенстве имеют место, 
возможен. Значит, существует такое разделение чувственного, кото-
рое допускает событие политики. 

Арендт настаивала, что для существования политики необходи-
мо удерживать пространство, в котором люди могли бы предстать 
друг перед другом в  качестве равных. Мархарт полагает petitio 
principii1 теории Раньсера, что равенство может реализоваться толь-

1	 Допущение  в  качестве  основы  доказательства  положения,  кото-
рое само еще требует доказательства.



30

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

ко в том случае, если его идею разделяют все стороны. Равенство, 
по Раньсеру, становится пре-историческим и а-историческим усло-
вием политики. Иными словами, некогда случившийся консенсус 
делает возможным событие диссенсуса, исходящий из «аксиомы 
равенства».

Теория Лефора может дать ответ на это затруднение в концепции 
Рансьера. Народ есть результат события, которым была Француз-
ская революция. Именно она учредила народ, который не совпадает 
сам с собой и чье имя задействуется всякий раз, когда случается 
политический конфликт. Для событий политики, понятых у Лефора 
как разыгрывание основополагающей пустоты на месте тела коро-
ля, необходимо Событие, которое раскрывает им эту возможность. 
Рансьер же не  проводит различия между изобретением народа 
и изобретением равенства, с одной стороны, и их политическим 
применением и верификацией, с другой. Если бы Рансьер ставил 
проблему, как Лефор, в его теории возникло бы место для различия 
учреждающей и учрежденной власти, а также для различия регу-
лярной и экстраординарной политики.

То, что Рансьер называет политикой, редким и случайным со-
бытием, оказывается вещью изобретенной, нуждающейся в при-
нятии общих установлений. Однако жесткое разделение полиции 
и политики мешает помыслить их историю. Для Лефора «только 
в демократическом режиме без-основная природа общества симво-
лически принята и институализирована» [Ibid., p. 134], то есть толь-
ко в демократическом режиме «онтологическое различие» между 
пустым и реальным народом, будучи принятым, дает основание 
для возможности политики. По мысли Мархарта, с которым мы 
солидарны, Рансьер «оставляет открытой возможность разделения 
чувственного, в котором существование пустых мест и демоса как 
избыточного места приемлемы» [Ibid., p. 135]. 

Позднее Рансьер делает важное уточнение: «С момента, когда имя 
равенства вписано в текст законов и на фронтоны зданий, с тех пор, 
как государство инициирует процедуры под общим законом или 
через равный подсчет голосов, существует действенность полити-
ки, даже если эта действенность подчинена полицейскому прин-
ципу распределения идентичностей, мест и функций» [Rancière, 
2010, p. 207].

Рансьер, таким образом, признает важность до-политических, 
то есть до-событийных условий для политики: действенность или 
эффективность события зависит от того, имеется ли для события 
место, оставленное эгалитарной записью. Политика как событие, 
в таком случае, сохраняет и подтверждает действенность пра-со-
бытия политики, в ходе которого общество признало и установило 
декларацию о равенстве. Отсутствие «архэ» для Лефора не являет-



31

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

ся аксиомой. В отличие от Рансьера, он трактует это отсутствие 
как результат демократической революции, т.е. как историческую 
истину.

Мартин Плот называет рансьеровскую концепцию политики как 
события а-исторической [Plot, 2014, p. 99]: политика возникает вся-
кий раз заново и мыслится чем-то предельно отличным от институ-
тов, которые устанавливает полиция. Однако, как мы показали, эти 
институты и установления в свою очередь требуют политического 
осмысления в рамках разрабатываемого Рансьером подхода.

Заключение 

Итак, концепция политики как события у Рансьера имеет свои огра-
ничения. Как возможно ее переформулировать с учетом представ-
ленной критики? 

Существуют два типа политических событий: первые произво-
дят символические установления, — ​например, эгалитарную за-
пись о равенстве, права человека и саму форму общего мира. Вто-
рой тип событий актуализирует установления через производство 
субъектов, которые действуют в качестве агентов установлений. 
Возможность этих субъектов исходит из политической возможно-
сти соотнесения кого угодно с эгалитарной записью или именем 
демоса. Возможно, здесь концептуально уместно обратиться к ба-
дьюанскому понятию «верности». Первое событие политического 
установления организует разделение чувственного, которое откры-
то событию пере-конфигурации. Если бы нам потребовалось изло-
жить теорию Рансьера на языке Лефора, можно было бы сказать, 
что существует разделение чувственного, которое предоставляет 
место политике. Иначе говоря, есть политическое и полицейское 
разделение чувственного, причем последнее закрывает зазор, через 
которой мог бы войти новый политический субъект.

Дальнейшая проработка понятия политического, возможно, при-
вела бы Рансьера к проблематизации условий и места политики. 
В этом смысле нам кажется продуктивным обращение к мысли Ка-
сториадиса. Последний настаивает на более ясном и операциональ-
ном различении политики и политического: «политическое — ​это 
измерение институтов общества, относящихся к видимой власти, 
к инстанции, способной явно формулировать то, что подпадает под 
запрет. Неважно, на каком принципе основывается воплощение 
всего племени — ​на принципе демоса, богатства, власти лучших, 
бюрократии» [Castoriadis, 1991, p. 156]. Политическое не изобретают, 
это устойчивая «часть» любого общества, в которой общество нахо-
дит свою артикуляцию. Однако «политика, как она была изобретена 
в Греции, соответствует постановке вопроса об установленных ин-



32

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

ститутах общества» [Ibid., p. 159]. Политика привносит в общество 
радикальное вопрошание о своих установлениях как eidos свободы. 
В этом отношении рождение политики есть также и рождение фи-
лософии. Демократия и политика историчны, и для возобновления 
нуждаются в собственной истории. Событие политики случается 
как ре-актуализация разрыва, который обнаруживает, что у обще-
ства и его законов нет абсолютного начала. 

Преимущество концептуализации политики как события за-
ключается в создании инструмента анализа демократии, который 
позволяет осмыслить, почему ее преследует несоответствие самой 
себе. Мы получаем доступ к демократической критике демократии, 
не впадая в традиционную для левых метаполитическую критику 
изначальной «неподлинности», которую следует устранить. Ведь 
«неподлинность», согласно мысли Рансьера (и Лефора), т.е. несовпа-
дение реального народа и народа как политического означающего, 
обеспечивает возможность политического несогласия. 

Теория политики как события делает также нерелевантной тра-
диционную для левых герменевтику политического, которая опо-
знает политику всюду, где находит знаки и следы капитала. Коль 
скоро ничто не является исходно политическим, политика измеря-
ется только событием, в котором производится субъект. Последний 
инициирует встречу двух логик — ​политической и полицейской. 
Мера политики как события является мерой эффективности дей-
ствия, которое не просто обнаруживает политическое неравенство 
или эксплуатацию, а навязывает миру неравенства иную форму. 
Само обнаружение, обретение знания, демистификация не имеют 
политического смысла. Событие имеет собственную истинность, 
а не извлекает ее из теории. 

Понятие события в том виде, как оно разработано Рансьером, 
позволяет помыслить момент производства новых политических 
(эстетических в смысле Рансьера) конфигураций, высказываний 
и  голосов, а  также открывает путь для переосмысления демо-
кратических учреждений. Оно позволяет также рассматривать 
диссенсуальные формы политической коммуникации, обнару-
живая за  ними конститутивное значения для самой политики 
и демократии. 

Библиография

Арендт Х. (2013) Ответственность и суждение, М.: Изд. Института Гайдара. 

Касториадис К. (2012) Дрейфующее общество, М.: Гнозис/Логос. 

Рансьер Ж. (2006) На краю политического, М.: Праксис.

Рансьер Ж. (2013) Несогласие: Политика и философия, СПб.: Machina. 



33

Sociology 
of Power

Vol. 28 
№ 4 (2016)

Альберт А. Саркисьянц

Фуко М. (2002) Интеллектуалы и власть: Избранные политические статьи, выступ-
ления и интервью, М.: Праксис. 

Arendt H. (1958) The Human Condition, The University of Chicago Press. 

Arendt H. (2005) The Promise of Politics, N.Y.: Schocken books. 

Castoriadis C. (1991) Philosophy, politics, autonomy, N.Y.; Oxford: Oxford University 
press. 

Chambers S.A. (2013) The lessons of Rancière, Oxford University Press. 

Crockett С. (2013) Deleuze beyond Badiou: ontology, multiplicity, and event, Columbia 
University Press. 

Flynn B. (2005) The philosophy of Claude Lefort: interpreting the political, Evanston, 
Illinois; Nothwestern University Press.

Lefort C. (1988) Democracy and political theory, Cambridge: Polity Press. 

Marchart O. (2011) The Second Return of the Political: Democracy and the Syllogism of 
Equality. Reading Rancière: 109–148. Continuum International Publishing Group.

Pitkin H.F. (1998) The Attack of the Blob. Hannah Arendt concept of the social, Chicago: The 
University of Chicago Press. 

Plot M. (2014) The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in Merleau-Ponty, Arendt, 
and Rancière, N.Y.: Bloomsbury Academic , 

Rancière J. (2003) The Philosopher and His Poor. Duke Universisty Press. 

Rancière J. (2010) Dissensus: On Politics and Aesthetics. The Continuum International 
Publishing Group Ltd. 

Rancière J. (2011) Althusser’s Lesson, The Continuum International Publishing Group 
Ltd.: 199.

References

Arendt H. (1958) The Human Condition, The University of Chicago Press. 

Arendt H. (2005) The Promise of Politics, N.Y.: Schocken books. 

Arendt H. (2013) Otvetstvennost’ i suzhdenie. Izdanie vtoroe, ispravlennoe (Responsibility 
and Judgement), M.: Izd. Instituta Gajdara.

Castoriadis C. (2012) Drejfuyushchee obshchestvo [Une Société à la dérive, entretiens et 
débats 1974–1997], M.: Gnozis/Logos. 

Castoriadis C. (1991) Philosophy, politics, autonomy, N.Y.: Oxford University Press. 

Chambers S.A. (2013) The lessons of Rancière, Oxford University Press. 

Crockett С. (2013) Deleuze beyond Badiou: ontology, multiplicity, and event, Columbia 
University Press. 

Flynn B. (2005) The philosophy of Claude Lefort: interpreting the political, Evanston, 
Illinois: Nothwestern University Press.

Foucault M. (2002) Intellektualy i vlast’: Izbrannye politicheskie stat’i, vystupleniya i 
interv’yu [Dits et Écrits, vol. 3 : 1976–1979], M.: Praksis. 



34

Социология 
власти
Том 28 

№ 4 (2016)

Место события: устройство политического у Жака Рансьера

Lefort C. (1988) Democracy and political theory, Cambridge: Polity Press. 

Marchart O. (2011) The Second Return of the Political: Democracy and the Syllogism of 
Equality. Reading Rancière: 109–148. Continuum International Publishing Group.

Pitkin H.F. (1998) The Attack of the Blob. Hannah Arendt concept of the social, Chicago: The 
University of Chicago Press. 

Plot M. (2014) The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in Merleau-Ponty, Arendt, 
and Rancière, N.Y.: Bloomsbury Academic. 

Rancière J. (2011) Althusser’s Lesson, The Continuum International Publishing Group 
Ltd.: 199.

Rancière J. (2003) The Philosopher and His Poor. Duke Universisty Press.

Rancière J. (2006) Na krayu politicheskogo [Aux bords du politique], M.: Praksis. 

Rancière J. (2013) Nesoglasie: Politika i filosofiya [La mésentente], SPb.: Machina.

Rancière J. (2010) Dissensus: On Politics and Aesthetics, The Continuum International 
Publishing Group Ltd. 

Рекомендация для цитирования/For citations:

Саркисьянц А. (2016) Место события: устройство политического у Жака Рансье-
ра. Социология власти, 28 (4): 14-34.

Sarkisyants A. (2016) Place of Event: Arrangement of the Political in Theory of Jacques 
Rancière. Sociology of power, 28 (4): 14-34.


